AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies
A P-ISSN: 2622-9897 E-ISSN: 2622-9838

) IMLA L Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775
INDONESIA (
DOI: https:/ /doi.org/10.58223 /al-irfan.v8i2.534

The Representation of Islamic Identity in
al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar:
A Study in Ilm al-Ma‘ani

Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif
Institut Darul Ulum Banyuanyar Pamekasan, Indonesia
240406020.mhs@uinmataram.ac.id

Laily Fitriani
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
laily@bsa.uin-malang.ac.id

Halimi
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
halimizuhdy@uin-malang.ac.id

Abstract
Keywords: This article examines the representation of Islamic identity in the
al-Marjani; poetry of Shihabuddin al-Marjani as presented in Mustafad al-

Islamic Identity; Akhbar, employing a balaghah-based approach grounded in ‘ilmal-

Arab-Tatar ma‘ani. The study addresses the limited scholarly attention given to

Poetry; ‘lIm al- yhetorical meaning (mana) as a key mechanism through which

Ma‘ani Islamic identity is articulated in classical Muslim poetry within
marginal socio-political contexts. The objective of this research is to
explain how linguistic structures and rhetorical strategies in al-
Marjani’s poetry convey Islamic values within the socio-political
setting of the Volga-Tatar region. Methodologically, the study
applies qualitative textual analysis to two selected poems that
represent two distinct dimensions of identity construction: Islam as
a constructive intellectual force and Islam as a historically wounded
identity. The analysis focuses on major balaghi devices, including

khabariyyah and insya&iyyah sentence structures, iltifat,

mugqabalah, and taqdim, examining their semantic and pragmatic
functions. The findings reveal that these rhetorical devices are



http://u.lipi.go.id/1532489621
http://u.lipi.go.id/1535609965
https://doi.org/10.58223/al-irfan.v8i2.534
mailto:240406020.mhs@uinmataram.ac.id
mailto:laily@bsa.uin-malang.ac.id
mailto:halimizuhdy@uin-malang.ac.id

AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

strategically employed to produce ethical, emotional, and symbolic
meanings that reinforce Islamic consciousness amid cultural and
colonial crises. This study contributes to Arabic literary studies and
Islamic intellectual history by demonstrating the significance of ilm

al-ma‘ani in uncovering the ideological and identity-forming roles

of poetry, particularly in non-Arab Islamic contexts under colonial
pressure.

Abstrak

Kata Kunci:
al-Marjani,
identitas Islam,
puisi Arab-
Tatar, ilmu al-
maani

Artikel ini mengkaji representasi identitas Islam dalam puisi karya
Syihabuddin al-Marjani yang termuat dalam kitab Mustafad al-
Akhbar dengan menggunakan pendekatan balaghah berbasis ilm

al-maani. Permasalahan utama yang diangkat adalah masih

terbatasnya kajian yang menempatkan makna retoris sebagai
sarana penting dalam pembentukan dan artikulasi identitas Islam,
khususnya dalam karya sastra Islam klasik di konteks sosial-politik
marginal. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana
struktur linguistik dan gaya retoris dalam puisi al-Marjani
mengartikulasikan nilai-nilai keislaman dalam konteks sosial-
politik masyarakat Volga-Tatar. Metode yang digunakan adalah
analisis  tekstual kualitatif terhadap dua puisi yang
merepresentasikan dua dimensi identitas, yaitu Islam sebagai
kekuatan intelektual yang membangun dan Islam sebagai identitas
historis yang terluka. Analisis difokuskan pada perangkat balaghi
seperti struktur kalimat khabariyyah dan insyaiyyah, iltifat,

mugabalah, dan taqdim, serta fungsi semantis dan pragmatisnya.
Hasil kajian menunjukkan bahwa perangkat-perangkat tersebut
digunakan secara strategis untuk membangun pesan etis,
emosional, dan simbolik. Artikel ini berkontribusi pada kajian
sastra Arab dan sejarah intelektual Islam dengan menegaskan
peran penting puisi sebagai medium pembentukan dan
pemertahanan kesadaran identitas Islam di tengah krisis kultural
dan tekanan kolonial.

Received: 07-08-2025, Revised: 06-10-2025, Accepted: 29-12-2025

© Taqgiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi

Pendahuluan

Identitas Islam di wilayah Tatarstan, khususnya di kota Kazan,

merupakan fenomena sosial, politik, dan budaya yang kompleks dan signifikan

dalam kajian peradaban Islam minoritas. Di tengah dominasi Kekaisaran Rusia

sejak abad ke-16, Kazan tetap bertahan sebagai pusat intelektual dan spiritual

umat Islam Tatar, tempat di mana masjid, madrasah, dan lembaga keilmuan

757 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

memainkan peran penting dalam mempertahankan memori kolektif dan
ekspresi keagamaan (Frank, 1998; Rouayheb, 2010). Kazan bukan hanya ibu kota
administratif, melainkan juga pusat budaya Islam yang meneguhkan
keberlanjutan identitas keislaman dalam situasi tekanan sekularisasi,
kolonialisme epistemik, dan marginalisasi bahasa Arab (Khairutdinov, 2019;
Khalid, 2014). Dalam konteks ini, munculnya karya-karya intelektual dari tokoh
seperti Syihabuddin al-Marjani menandai perlawanan simbolik terhadap upaya
penyeragaman budaya, dan menjadi penanda penting dalam narasi keislaman
Asia Tengah.

Salah satu aspek yang kurang mendapatkan sorotan mendalam dalam
studi terdahulu adalah ekspresi identitas Islam melalui puisi yang ditulis
Marjani di dalam Mustafad al-Akhbar —sebuah karya historiografi monumental
yang tidak hanya menyajikan fakta sejarah, tetapi juga mengandung nilai-nilai
estetika, etika, dan ideologis yang dikodekan secara halus dalam bentuk syair
(Khairutdinov, 2019; YAAe | Ja ). Puisi-puisi tersebut merepresentasikan
dimensi personal dan kolektif dari perjuangan umat Islam Tatar melalui simbol,
diksi, struktur kalimat, dan retorika yang kaya makna. Hal ini memperlihatkan
bahwa puisi tidak sekadar berfungsi sebagai hiasan literatur dalam karya
sejarah, melainkan sebagai alat komunikasi politik, religius, dan kultural yang
memperkuat kesadaran identitas di tengah tekanan kekuasaan imperialis
(Hamuda, 2014; Khairutdinov, 2019; Yuzeev et al., 2009).

Studi (Adygamov, 2019) telah menyoroti sumber-sumber yang digunakan
Marjani dalam volume pertama Mustafad al-Akhbar, sementara (Khairutdinov,
2019) membahas keberadaan masjid sebagai simbol sentral dalam narasi sejarah
Marjani. Di sisi lain, (Atygayev, 2024) menunjukkan bagaimana warisan sejarah
bangsa-bangsa Muslim seperti bangsa Kazakh diinterpretasi ulang oleh Marjani
dalam kerangka identitas pan-Islam. (Yuzeev et al.,, 2009) juga menyoroti
pandangan Marjani mengenai otoritas keagamaan Muslim di Rusia, terutama
posisi para mufti sebagai wakil komunitas Islam. Temuan-temuan ini

memperlihatkan perhatian Marjani terhadap dinamika sosial-politik umat Islam

758 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

di wilayah Volga-Ural, tetapi belum ada kajian yang secara eksplisit menelaah
puisi dalam Mustafad sebagai sarana konstruksi identitas Islam. Dengan
demikian, pendekatan sastra retoris terhadap puisi Marjani menjadi wilayah
yang masih terbuka untuk dieksplorasi secara ilmiah.

Pendekatan ilmu al-maini, sebagai cabang utama dari balaghah (retorika

Arab), dipilih dalam penelitian ini karena memberikan alat analitis yang efektif
dalam membongkar struktur makna, relasi semantik, dan susunan kalimat yang
mengandung pesan tersirat (Abu Musa, 1990; Y:+1 ,Ja,all). Tidak seperti
pendekatan stilistika Barat yang sering kali menekankan dimensi estetika atau

psikologi pengarang, ilmu al-maani menempatkan keindahan ekspresi bahasa

dalam relasinya dengan konteks situasional, magam, dan tujuan komunikatif,

termasuk penyusunan mubtada’-khabar, hadhf, taqdim wa takhir, serta makna

iltizamiyyah yang menyembunyikan intensi ideologis (Zamakhshari, 1997; ,2se>
Y+1¥). Dengan menggunakan pendekatan ini, pembacaan terhadap puisi al-
Marjani dapat mengungkap kedalaman pesan yang tidak kasat mata secara
literal, termasuk resistensi terhadap imperialisme, pemuliaan warisan Islam,
serta pemaknaan ulang terhadap sejarah dan otoritas keagamaan di Tatarstan.
Penelitian-penelitian tentang identitas Islam dalam puisi Arab telah
banyak dilakukan, baik dalam konteks Arab klasik maupun modern. Penelitian
oleh (Y+'Y o) dan (Y)Y ,2ss) menunjukkan bagaimana unsur-unsur warisan
tradisional dijadikan rujukan identitas dalam puisi, sementara penelitian oleh
(YeVo lie), (Y+VE ssasll), dan (Y+YY ,0eds) menyoroti identitas Islam dan
nasionalisme dalam puisi kontemporer. Demikian pula, studi oleh (s (53
VoYY a0 sihias el dieles) taeas) tentang puisi al-Jawahiri memperlihatkan
nuansa ideologis yang kuat dalam bentuk puisi Arab modern. Studi-studi ini
menunjukkan bahwa puisi Arab telah lama menjadi arena pertarungan makna
antara identitas, otoritas, dan wacana ideologi. Dengan membandingkan

tema dari kawasan Arab dan Tatarstan, kajian ini ingin menunjukkan bahwa

759 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

meskipun konteks sejarah berbeda, strategi linguistik dan retoris dalam
memperjuangkan identitas Islam memiliki kesamaan struktural.

Di sinilah letak kebaruan (novelty) penelitian ini. Pertama, penelitian ini
fokus pada puisi al-Marjani di dalam Mustafad al-Akhbar sebagai subjek utama,
bukan sekadar pelengkap teks sejarah. Kedua, ia menggunakan pendekatan

ilmu al-mani secara sistematis untuk membongkar struktur makna dalam puisi-

puisi tersebut, yang selama ini belum disentuh secara mendalam oleh studi
historiografi Islam Volga-Ural. Ketiga, penelitian ini mengintegrasikan kerangka
konseptual modern tentang wacana identitas Islam dalam puisi, sebagaimana

dilakukan dalam studi puisi Ahmad Matar (Y:V° ,Jle) , Maraf ar-Rusafi

(Y Y€ ssbuanll) dan Hafiz Ibrahim (Y YY ,oleds) , dengan konteks historis Marjani
sebagai ulama di negeri minoritas muslim di bawah rezim kolonial. Keempat,
dengan merujuk pula pada konstruksi sejarah dan identitas dari (Atygayev,
2024) dan (Yuzeev et al., 2009), artikel ini menegaskan bahwa puisi tidak dapat
dilepaskan dari struktur sosial-politik tempatnya lahir. Dengan demikian, artikel
ini tidak hanya berkontribusi pada studi sastra Arab klasik, tetapi juga
memperkaya perspektif lintas-disipliner tentang bagaimana bahasa berfungsi
sebagai instrumen pembentukan dan perlawanan identitas Muslim dalam ruang
sejarah yang tertekan.

Dengan memadukan pendekatan tradisional keilmuan Arab dan teori
kontemporer tentang wacana dan identitas, penelitian ini tidak hanya
berkontribusi dalam studi sastra Arab klasik, tetapi juga dalam ranah kajian
pascakolonial Islam dan pemikiran keislaman minoritas. Penelitian ini
memperlihatkan bahwa puisi al-Marjani bukan hanya refleksi spiritual,
melainkan bentuk artikulasi politik-keagamaan dalam konteks kolonial yang
ditekan. la menunjukkan bagaimana struktur bahasa Arab klasik dapat menjadi
wahana ekspresi intelektual dan perlawanan simbolik, serta bagaimana warisan
retorika Arab tetap relevan dalam membaca dinamika identitas Muslim dalam

sejarah.

760 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan ilmu balaghah, yakniilmu al-

maani, untuk mengkaji representasi identitas Islam dalam puisi-puisi karya

Syihabuddin al-Marjani. Pendekatan ini dipilih karena memberikan alat analitis
untuk mengeksplorasi relasi antara bentuk kebahasaan, fungsi komunikasi, dan

nilai-nilai ideologis yang dikandung teks. [lmu al-ma‘ani memungkinkan peneliti

memahami struktur kalimat dalam hubungannya dengan magam al-
khitab (situasi tutur), termasuk maksud komunikatif, pergeseran struktur, dan
konteks sosial penerima pesan. Dengan demikian, pendekatan ini relevan untuk
mengkaji bagaimana al-Marjani menyampaikan identitas Islam melalui strategi
linguistik yang memperkuat dimensi moral, kognitif, dan simbolik dari puisinya.

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif dengan metode analisis
teks, yang berfokus pada puisi-puisi al-Marjani dalam kitab al-Mustafad min
Akhbar Bulghar wa al-Qazaniyin. Data utama berupa bait-bait puisi yang secara
eksplisit maupun implisit memuat ekspresi keislaman, seperti nilai tauhid,
keilmuan, ukhuwah, dan kritik sosial. Data sekunder diperoleh dari kajian
terdahulu tentang pemikiran al-Marjani, literatur tentang puisi Arab-Tatar, serta
karya-karya teori balaghah klasik dan modern.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan,
mencakup identifikasi dan seleksi puisi-puisi dalam al-Mustafad yang relevan
dengan tema identitas Islam. Setiap bait dianalisis berdasarkan struktur
kebahasaannya, jenis kalimat (khabar/insya’), gaya retoris (iltifat, muqabalah,
tartib), serta konteks sosial dan kultural yang mengitarinya. Peneliti menekankan
pada bait-bait yang menggunakan struktur afirmatif, ajakan, larangan, atau
ungkapan evaluatif terhadap kondisi umat. Analisis dilakukan secara bertahap:
mulai dari identifikasi bentuk, interpretasi makna dalam magam, hingga
penarikan kesimpulan tentang fungsi retorikanya dalam membangun identitas

Islam yang khas di dalam kehidupan masyarakat Volga-Tatar.

761 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Metode analisis data mengikuti tahapan interpretasi tekstual dengan

kerangka ilmu al-ma@ani. Pertama, setiap bait dianalisis berdasarkan jenis dan

fungsi kalimat. Kedua, peneliti mengkaji bentuk struktur retoris dalam konteks
magam al-khitab, termasuk transformasi sudut pandang, pergeseran pronomina,

serta relasi logis antarbagian kalimat.

Pembahasan dan Diskusi
Bagian ini akan menyajikan hasil analisis dua puisi al-Marjani yang
terdapat di dalam kitab al-Mustafad min Akhbar Bulghar wa al-Qazaniyin.

Puisi Pertama

I N%L}!\@uu_b laoye Jor 31 SO sy a4 d)
S B U I JU - S VROV VA CI N N W | USSP S
bazee Ly oty o aly S L 6 et bl Oles
N CHA RN SV ey amaally s Ll ol Glasly
R O R S o S | W U ) G|

iy e o hya e Jly Ly SEPNEE ¥ P PP
CRVE PRI RS P R P JE 0 WA A W
o olSG Ul gl sty sy Bl a5 ol s 0l

et a0y v a dbdle s oelaasola, o2 5 e

Tabel 1. Analisis Retoris Puisi Pertama al-Marjani Berdasarkan Ilmu al-

Ma‘ani
NO Aspek IImu al- Contoh Bait/Frasa Jenis & Fungsi
Ma'ani Retoris
1. Khabariyyah
taqririyyah -

Al-Jumlah al- | Lid) Sally sedl d

pernyataan afirmatif
1 | Khabariyyah /

s

s pujian.
laies el 1 ) |2 Insyaiyyah

talabiyyah - kalimat

Insyaiyyah

762 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

perintah yang bersifat

ajakan.

Magam

(Situasi Retoris)

al-Khitab

J;JA-\ J§.:A\) st d
1o 5e
S MBI rae L

\:).br._‘:d

1. Magam al-iftitah:
pembukaan  penuh
pujian kepada Allah.

2. Magam al-tahrid &

tabshir: motivasi
kepada pelajar dan
penyemangat
kebangkitan.

3 | Taqdim wa Takhir

sl 4
Q.:.,\?-JSH\X\ an pe dago

1. Taqdim Kkhabar
untuk penekanan
bahwa hanya Allah
yang patut

2. Tagdim “bihimmah’

dipuji.

untuk mempertegas

agen kebangkitan.

i bl sls b meols

Pergantian dari narasi

ke khitab langsung:

A Iltifat  (Pergantian s pac | membangun
Gaya Ucapan) O sae Ls —> kedekatan emosional
s dan retoris dengan
BV S
‘ 7| audien (khithab).
Itnab: penguatan
. makna melalui
Itnab  wa  fjaz | luse 3ol f)&«}”
. sinonim  metaforis.
> |(Kelimpahan —/sag %) | Tarkib idafr:
Ringkas T
gas) 6))3\&3‘6*&\ oles memperindah &
mengkhususkan

763 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1




AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

makna.
Majaz & tasybih: Islam

sebagai cahaya.

Mugabalah: Kontras

antara kaum

O acs)) g} o r—é‘) Je penentang Islam dan

; Mugabalah ~ dan <> 15,5 | pejuang  kebenaran.
Taqrir al-Mana Baually azll J_aj Sl Membentuk

penguatan makna

il

melalui pertentangan

nilai.

Puisi al-Marjani dalam Mustafad al-Akhbar ini merepresentasikan
identitas Islam sebagai sistem nilai yang transenden, moral, dan dinamis.

Melalui strategi ilmu al-ma‘ani, Islam ditampilkan sebagai cahaya petunjuk yang

menyala pembentuk peradaban (s ), kekuatan kolektif (4) <2 3s), dan cita-
cita luhur (2 @dl)). Struktur retoris puisi ini tidak hanya menarasikan Islam,
tetapi  juga mengaktifkan = kesadaran dan = partisipasi = umat untuk
menegakkannya. Identitas Islam dalam syair ini bukan semata ideologi,
melainkan proyek kultural dan spiritual yang bersandar pada ilmu, amal, dan
sejarah
Puisi Kedua:
S AN S oy S ool O35 Sl 3n § o o OF

Slaaslhe iy el 3 W g e L oS

el 3kl L Gy o wnsluls Ll 158 il e

ALl aUhalhe ledes S Gl e 0

764 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Tabel 2. Analisis Retoris Puisi Kedua al-Marjani Berdasarkan Ilmu al-Ma‘ani

NO Aspek Ilmu al- Contoh Bait/Frasa Jenis & Fungsi

Ma'ani Retoris

Jumlah khabariyyah:
ironi elegis,
v il 4 A 8 ile LeailSy | menyiratkan  kritik
Al-Khabar wa al- bahwa tauhid telah

1 dilupakan
Insya

Jumlah  insyaiyyah

(du’d’): salam berbalut
Dl e 2ol
kesedihan; nostalgia

akan tanah Islam

Taqdim zharf makan
(tempat): penekanan
$33e il 138 4 a4 Wl | Jokasi menara sebagai

simbol kejayaan Islam

dahulu
2 | Taqdim wa Takhir
— Urutan ini
menimbulkan efek
penyesalan terhadap

kehampaan spiritual di

masa kini

Narasi objektif — ke
{33 oty ol 10 | SUASANA emosional

Iltifat (Nuansa pribadi

Peralihan) Perpindahan suasana
aled) s Ul me i ) | batin @ penyair  —

menunjukkan peran

765 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

personal sebagai

pelancong muslim

‘&L}ﬂ\ (89 pa cu\‘);\ L\Aﬂ

huzni:

duka

Magam

suasSana

5 | Tashwiq wa Taswir

Sl | kehilangan  kejayaan
Al-Magam wa al- Islam

* Hal Penyair sebagai muhajir:
konteks alienasi dan
pengasingan dari tanah
asal

Itnab tahzini:

Slhdl &y .l | penggambaran

kesunyian spiritual

L al e — Leasas il

Hubungan
pancaindra dan
emosi: taswir hassi wa

nafsi

Metafora: perubahan

sejarah dan
perbatasan politik
yang menghapus

eksistensi Islam

Puisi-puisi ~ karya

Syihabuddin

al-Marjani dalam Mustafad

al-

Akhbar menampilkan retorika identitas Islam yang kompleks namun penuh

muatan spiritual dan historis. Melalui pendekatan ilmu al-ma‘ani, puisi-puisi ini

tidak hanya menyampaikan isi secara literal, tetapi juga mengonstruksi makna

melalui strategi kebahasaan yang sarat nuansa, seperti pilihan bentuk khabar,

struktur taqdim-ta’khir, dan relasi antara magam dan siyyaq al-kalam.

766 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1




AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Representasi Identitas Islam dalam Bingkai Kepemimpinan Intelektual

Bait pembuka puisi al-Marjani — sl Sy 4l e x50 Gy jall 38805 Seall 4l
l83— merupakan struktur jumlah ismiyyah yang menurut ilmu al-maani
mengandung makna tsubtit (kestabilan dan kelanggengan). Dalam kerangka
retoris, penggunaan jumlah ismiyyah pada awal puisi menyampaikan bukan
hanya suasana pujian yang menetap, tetapi juga mencerminkan posisi Islam
sebagai kekuatan ideologis yang mapan di tengah dinamika sejarah Kazan.

Dalam tradisi balaghah, struktur seperti ini digunakan untuk membangun

fondasi tema yang kokoh (Y 4AY , Slsull), (al-Sakkaki, Miftah al-Ulam, jld. 3, h. 41),

dan relevansinya tampak ketika Marjani ingin mengafirmasi kesinambungan
Islam di Volga-Ural, meskipun berada di bawah tekanan kekuasaan Rusia sejak
abad ke-16.

Konteks ini berakar pada sejarah Islam di Kazan, ibu kota bekas Kekhanan
Tatar Kazan, yang ditaklukkan oleh Ivan IV pada 1552. Setelah itu, umat Islam
mengalami berbagai kebijakan asimilasi dan kristenisasi paksa yang
menyebabkan dekonstruksi simbol-simbol Islam di ruang publik (Khalid, 2014).

Dalam situasi seperti ini, menegaskan Islam sebagai muuyyad (didukung dan

ditegakkan) menjadi pernyataan yang bersifat ideologis sekaligus spiritual,
bahwa eksistensi Islam bukan hanya bertahan secara kultural, tetapi juga
mengalami revivalisme intelektual di tangan tokoh seperti Marjani sendiri. Di
sinilah jumlah ismiyyah menjadi wahana pernyataan ideologis yang tidak goyah.

Bait 13aa Lad; 23aYs cpalls (el &1 55l Guad 26l Sleimenampilkan tokoh
utama puisi sebagai figur intelektual dan pemimpin spiritual. Penyair

menyandarkan berbagai laqab seperti “Shihab al-Huda” dan “Shams al-Wara”

yang secara semantik bersifat metaforis dan hiperbolis. Menurut (Y« + 7 , Sl .
Penggunaan al-khabar bi al-lagab seperti ini bukan hanya menyampaikan
informasi, tetapi juga menanamkan keagungan pada subjek lewat asosiasi

simbolik. Di sinilah puisi menjadi arena pembentukan identitas Islam yang

767 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

memuliakan intelektualisme lokal sebagai poros kebangkitan umat, bukan
semata karena kekuasaan, tetapi karena ilmu dan adab.
Tokoh yang dirujuk dalam bait ini kemungkinan besar adalah tokoh

reformis Muslim Volga-Tatar seperti ‘Allama Syihabuddin al-Marjani sendiri,

yang di masa kekuasaan Kekaisaran Rusia memainkan peran penting dalam
meneguhkan identitas Islam berbasis ilmu dan rasionalitas. Marjani
mengembangkan pendekatan ijtihadi dan menolak taglid dalam pendidikan
keislaman, yang ia anggap sebagai bentuk stagnasi umat (Deweese, 1994).

Dengan demikian, laqab seperti “Shams al-Wara” tidak hanya pujian sastra, tetapi

artikulasi simbolik dari fungsi sosial-politik ulama sebagai pengganti
kepemimpinan politik yang hilang sejak runtuhnya kekhanan.

Baris la)ad il SN 4 e o2 ) Jememuat bentuk mugabalah (kontras makna)
yang memperhadapkan kekuatan iman  dengan kekuatan kufr yang
memberontak. Dalam ilmu balaghah, muqabalah digunakan untuk memperkuat
makna positif dengan menghadirkan lawan semantisnya, sehingga tercipta
tegangan ideologis yang membangun semangat pembaca (Y394 2ok, Di
tangan al-Marjani, muqabalah bukan hanya strategi retoris, tetapi sebuah bentuk
wacana perlawanan, bahwa Islam yang ditegakkan oleh para ulama lokal tidak
tunduk pada gelombang kristenisasi, russifikasi, dan sekularisasi paksa yang
menyertai kolonialisme Rusia.

Sejarah mencatat bahwa antara abad ke-18 dan ke-19, banyak masjid di
Kazan dirubuhkan atau difungsikan ulang, dan hanya melalui izin kekaisaranlah
umat Islam dapat membangun kembali lembaga keagamaannya (Khairutdinov,
2019). Dalam konteks inilah puisi ini menjadi “teks perlawanan” yang
menyiratkan pembalikan kekuasaan simbolik: walau para penentang Islam
bermutasi dalam bentuk baru, dari Tsar ke komunis. Identitas Islam tetap
ditegakkan oleh komunitas yang sadar akan nilai-nilai warisannya. Maka,
mugqabalah dalam bait tersebut menjadi bentuk ideologisasi memori dan afirmasi

identitas Islam yang terus bergerak dalam negeri yang muslim minoritas.

768 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Identitas Islam sebagai Nostalgia Kolektif dan Kesedihan Historis
Puisi kedua dimulai dengan bait " JS% a5 Gas (sab . (3% el 138 i ol ol S
KSR aA" yang menggunakan struktur khabar nafi untuk menyatakan ketiadaan

muballigh (mu’azzin dan pengingat dzikir). Secara retoris dalam ilmu al-maani,

ini masuk kategori al-inkar li taqwiyah al-tahassur, menggunakan penyangkalan
demi menguatkan perasaan kehilangan (Y::Y ,2s@). Bait ini mengangkat
suasana batin penyair yang merindukan simbol-simbol Islam yang dulu akrab:
menara sebagai alat untuk mempendengarkan azan, khalayak yang berzikir.
Kehampaan ini mencerminkan trauma spiritual, di tengah penindasan kolonial,
masjid dan menara masjid syiar Islam distigma dan bahkan langsung dihapus
dari langit-langit Kazan (Faller, 2013).

Simbol menara masjid dalam bait ini bukan semata fisik, melainkan
penanda sosial dan spiritual(Y+ 19 L)), Sejak penaklukan Kazan pada 1552,
identitas Islam Tatar mengalami penghancuran massal: kota direkonstruksi
sebagai pusat Orthodox Rusia, masjid diganti gereja, dan menara
diratakan. Dengan strategi retoris ini, Marjani memindahkan realitas kosong ke
dalam teks sebagai ruang spiritual, sebuah paradox elegis <kalimat negatif justru
menyampaikan rasa kehilangan yang lebih intens.

Bait selanjutnya — "Jilsll dsaally JUll g pa aaalls Ule)y 1508 agd) A" —
menghadirkan kata korektif bala yang menegaskan bahwa umat Islam pernah
berjaya dan jelas keberadaannya. Kemudian digambarkan kehancuran

akibat suruf al-layali (perubahan zaman) dan hudud al-awathir (batasan
destruktif). Dalam balaghah, ini termasuk majaz agli, yaitu metafora abstrak yang

memaknai batas politik dan sejarah sebagai perusak umat (Y::7 Sa,al).
Mengidentifikasi trauma eksistensial ini sabagai memori kolektif, Marjani
menghidupkan ulang kenangan komunitas yang telah tercerabut« bukan hanya
melalui institusi, tetapi juga melalui ingatan narratif (Crews, 2006) .

Secara historis, ujung abad ke-19 di Volga-Ural menghadirkan konflik

tajam antara kebutuhan modernisasi dengan hegemoni politik konservatif Tsar.

769 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Pemerintah Tsar memberlakukan pengawasan terhadap madrasah dan masjid
melalui lembaga seperti “inspector sekolah Tatar,” untuk memaksakan

Russifikasi (Khalid, 2014). Frasa “hudud al-owathir” menyiratkan realitas

intelektual yang dibatasi, bukan oleh kekurangan iman, tetapi oleh batasan
administratif kolonial. Marjani dengan demikian memanfaatkan teks puisi
sebagai medan perlawanan spiritual dan naratif, menyusun ulang sejarah umat
yang dimarginalkan, dan membangun identitas baru yang tetap terikat pada
akar tradisi.

Penutup puisi — "l 5 3 Ual me laws ih Jl e 2l —
menggunakan salam yang penuh kesedihan (fahiyyah hazinah) dan kontras

simbolis (al-aqd bayn al-madah wa al-huzn) untuk mengekspresikan cinta dan

kehilangan terhadap kebebasan menjalankan Islam di negerinya. Strategi ini
membangun resonansi emosional melalui faswir pancaindra, aroma tanah
(“tayyib nasimuha”) memicu gelombang duka dalam hati penyair (Faller,
2013). Salam ini lebih dari simbol kebiasaan; ia adalah literasi spiritual yang
mengikat identitas Islam ke dalam kenangan kolektif.

Dalam lanskap kebangkitan simbolik di akhir abad ke-20 hingga awal
abad ke-21, seperti rekonstruksi Masjid Mércani (1970) dan Qul Sharif (1996-
2005), Marjani tampak sebagai perintis narasi kesadaran sejarah ini, meretas
kembali harga diri komunitas (Yuzeev et al., 2009). Salam penutup puisi ini
menjadi metafora resistensial: walau fisik masjid telah runtuh dan digantikan
struktur Barat, aroma spiritual Islam tetap hidup dalam memori umat, menjadi
resonansi panjang yang melampaui wujud fisik belaka. Meski bangunan
hancur, ruh Islam dan identitasnya masih bergema melalui puisi, memori, dan
spiritualitas. Identitas Islam tidak lenyap, tetapi terpatri dalam sel-sel budaya
dan narasi bersama umat Tatar, sebuah prestasi tekstual dan historis yang

membentang dalam jembatan waktu dan kebudayaan.

770 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Sintesis Retoris: Islam sebagai Ruh Historis dan Geografis

Kedua puisi al-Marjani menunjukkan dua wajah identitas Islam yang
saling melengkapi secara retoris dan historis. Pada satu sisi, puisi pertama
menghadirkan Islam sebagai proyek intelektual yang aktif dan berdaya melalui
figur pemimpin berilmu. Gaya bahasa yang digunakan seperti jumlah ismiyyah
dan badal isytigagi menandai keteguhan, kontinuitas, dan kemuliaan Islam
sebagai sistem nilai yang dapat ditegakkan di tengah tekanan kolonial. Dalam
hal ini, al-Marjani tampak mengafirmasi pandangan bahwa kebangkitan Islam
dapat berlangsung melalui revitalisasi pendidikan dan pemikiran, seperti yang
juga ditegaskan oleh karya-karya pemikir Volga-Tatar kontemporer (Deweese,
1994). Pemanfaatan gaya retoris ini sesuai dengan maqam al-tahmis dan al-tahrid,
yaitu ajakan halus yang penuh dorongan moral kepada komunitas Muslim
untuk bangkit secara kolektif melalui jalur ilmu dan adab.

Sebaliknya, puisi kedua merepresentasikan Islam sebagai kenangan
kolektif yang terluka oleh peristiwa sejarah, terutama kolonisasi Rusia atas
wilayah Kazan sejak abad ke-16 dan represi keagamaan selama era Tsar dan
Soviet. Penggunaan struktur khabar nafi dan afirmasi “%” membangun retorika

kesedihan kolektif, yang menurut ilmu al-ma‘ani termasuk magam al-tahzin wa al-

hasrah—retorika dukacita dan kehilangan. Al-Marjani tidak hanya
mengungkapkan rasa duka, tetapi juga menciptakan narasi Islam sebagai ruh
yang tetap hadir meskipun tubuh sosialnya tercerabut. Pandangan ini sejalan
dengan penelitian (Faller, 2013), yang menunjukkan bahwa bagi umat Islam
Tatar, puisi, madrasah, dan dzikir menjadi sarana mempertahankan ruh Islam di
tengah ketidakhadiran struktur formal keislaman. Maka, identitas Islam tidak
hanya tampil sebagai produk historis, melainkan juga sebagai “living memory”
yang hidup dalam spiritualitas dan bahasa simbolik komunitas Muslim Volga.
Dimensi penting lain dari sintesis retoris dalam puisi-puisi al-Marjani
adalah keterkaitan erat antara al-khitab al-islami dan al-huwiyyah al-jughrafiyyah.
Penyair tidak sekadar membingkai Islam sebagai doktrin, melainkan juga

sebagai penanda lanskap geografis dan ruang memori yang hidup. Referensi

771 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

langsung terhadap “Bulghar” sebagai negeri yang harum namun terluka
menunjukkan bagaimana identitas Islam bersemayam dalam geografi yang
diasosiasikan dengan sejarah kebesaran Islam Volga sebelum kolonisasi Rusia
(Deweese, 1994). Dalam hal ini, puisi berperan membangun ruang afektif yang
melampaui batas politik, menjadikan topografi sebagai bagian dari al-dhakirah al-
Islamiyyah. Hal ini sejalan dengan konsep spiritual geography, di mana tempat
tidak netral secara religius, tetapi menjadi locus sakral dalam struktur makna
umat (Frank, 1998). Maka, al-Marjani melalui puisinya menghidupkan kembali
lanskap yang dirampas secara fisik, namun diklaim ulang melalui bahasa yang

penuh makna spiritual dan historis.

Kesimpulan
Kajian terhadap dua puisi karya Syihabuddin al-Marjani dengan

pendekatan ilmu al-ma‘ani menunjukkan bahwa identitas Islam dalam Mustafad

al-Akhbar direpresentasikan secara retoris melalui dua poros utama: sebagai
kekuatan intelektual transformatif dan sebagai memori spiritual atas kejayaan
yang hilang. Dalam puisi pertama, al-Marjani menggunakan struktur kalimat
ismiyyah, bentuk pujian bertingkat, serta perangkat penguatan seperti al-
badal, al-taqdim, dan al-muqabalah untuk menggambarkan Islam sebagai proyek
peradaban yang hidup dan terus diperjuangkan oleh tokoh-tokoh pemimpin
lokal. Islam direpresentasikan secara aktif, produktif, dan progresif —terutama
melalui peran institusi pendidikan dan kepemimpinan ilmiah.

Sebaliknya, puisi kedua mengungkapkan identitas Islam melalui retorika
kehilangan dan kesedihan. Al-Marjani menggunakan bentuk khabar nafi,
koreksi afirmatif (bala), serta citraan puitik tentang hilangnya muatan keislaman
di tanah Bulgar. Islam di sini hadir sebagai identitas yang terluka oleh sejarah
kolonialisme, namun tetap membekas dalam kenangan dan kasih sayang
penyair terhadap tanah airnya. Identitas Islam muncul bukan hanya sebagai
sistem keyakinan, tetapi sebagai perasaan kolektif yang membentuk makna

eksistensial umat.

772 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Dengan demikian, melalui perangkat ilmu al-maani, puisi-puisi al-

Marjani terbukti memainkan peran penting dalam membangun narasi identitas
Islam yang padu antara dimensi intelektual dan emosional. Keduanya menjadi
corak utama dalam ekspresi keislaman di tengah krisis kolonialisme Volga-Tatar,
serta menjadi bukti bahwa puisi adalah sarana dakwah, pembelaan, dan

pemeliharaan ruh peradaban.

Ucapan Terima Kasih

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Institut Darul Ulum
Banyuanyar Pamekasan dan Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang atas dukungan akademik dan fasilitas yang diberikan selama proses
penelitian dan penulisan artikel ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan
kepada para dosen dan sejawat yang telah memberikan masukan, kritik, dan
saran konstruktif yang sangat berharga dalam penyempurnaan kajian ini. Selain
itu, penulis menyampaikan apresiasi kepada para pengelola jurnal dan mitra

bestari atas perhatian dan penilaian ilmiah yang diberikan terhadap naskah ini.

Pernyataan Kontribusi Penulis

Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif berperan sebagai penulis utama
yang bertanggung jawab atas perumusan gagasan penelitian, pengumpulan dan
analisis data, serta penulisan draf awal artikel. Laily Fitriani berkontribusi dalam

penguatan kerangka teoretis, khususnya pada kajian balaghah dan ilm al-maani,

serta melakukan telaah kritis terhadap substansi artikel. Halimi berperan dalam
supervisi akademik, penyempurnaan metodologi penelitian, serta peninjauan
akhir naskah untuk memastikan koherensi dan kelayakan ilmiah. Seluruh

penulis telah membaca dan menyetujui versi akhir artikel ini.

773 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Daftar Pustaka
Aba Miusa, A. (1990). Nazariyyat al-Mana fi al-Naqd al-‘Arabi al-Qadim. Dar al-Maarif.
‘Awn, M. H. ‘Abd Allah. (2013). al-Marjaiyyat al-Turathiyyah wa Swal al-Huwiyyah fi al-
Khitab al-Shiri li-Ibn Farkan. Hawliyyat Kulliyyat al-Lughah al-Arabiyyah bi-

Jirja, 17(2), 1529-1652. https:/ / doi.org/10.21608 / BFAG.2013.22390
‘Aytani, S. (2025). Jadaliyyat al-Thaqafah wa al-Huwiyyah fi Shit Ahmad Matar. Majallat

al-Ulam al-Tarbawiyyah wa al-Dirasat al-Insaniyyah, 44, 94-121.

https:/ /doi.org/10.55074 / hesj.vi44.1281

Adygamov, R. K. (2019). Marjani’s Sources for the First Volume of His Mustafad al-
Akhbar fi Ahwali Qazan wa Bulghar. Zolotoordynskoe Obozrenie = Golden
Horde Review, 7(4), 674-686. https://doi.org/10.22378/2313-6197.2019-7-
4.674-686

Atygayev, N. A. (2024). Kazakh Khans of the 15th-17th Centuries in the Scientific
Heritage of Shigabutdin Marjani. Zolotoordynskoe Obozrenie = Golden Horde
Review, 12(2), 467-478. https:/ /doi.org/10.22378 /2313-6197.2024-12-2.467-478

Crews, R. D. (2006). For Prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and Central Asia.
Harvard University Press.

Deweese, D. (1994). Islamization and Native Religion in the Golden Horde. Penn State
University Press.

Elisa, A. (2019). Istratijiyyat Talim Maharat al-Kalam fi Shu'bat al-Lughah al-‘Arabiyyah
wa al-Adab bi-Jamiat Qazan al-Fidaraliyyah (Dirasah Halah). Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Faller, H. M. (2013). Nation, Language, Islam (Tatarstan’s Sovereignty Movement).
Central European University Press.

Frank, A.J. (1998). Islamic Historiography and “Bulghar” Identity among the Tatars and
Bashkirs of Russia. Brill.

Ghushnawi, N. al-Sadiq. (2024). al-Huwiyyah al-Islamiyyah fi Shit MaTaf al-Rusafi.
Majallat Kulliyyat al-Adab, Jamiat al-Manstrah, 74(74).
https:/ /doi.org/10.21608 /artman.2023.234358.2294

Hamuda, ‘A. A. (2014). Muwajahat al-Markaz: Qiraat fi Falsafat al-Lughah wa al-

Tarjamah. al-Markaz al-Thaqafi al-‘Arabi.

774 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775

Jurjani, ‘Abd al-Qahir. (2006). Dalail al-Ijaz fi Tlm al-Balaghah. Dar al-Ma‘arif.

Khalid, A. (2014). Islam after Communism: Religion and Politics in Central Asia.
University of California Press.

Khairutdinov, A. (2019). Masjid-Masjid di Wilayah Zakazanye dalam Mustafad al-
Akhbar. Islamology Journal for Studies of Islam and Muslim Societies, 9(1-2),
161-177. https:/ /doi.org/10.24848 /islmlg.09.1.12

Mahmad, H. N. A. (2013). Min Malamih al-Huwiyyah fi al-Shir al-Jahili. Majallat
Kulliyyat al-Dirasat al--Arabiyyah lil-Banat bi-al-Iskandariyyah, 5(19).

Marjani, Shihab al-Din. (1885). Mustafad fi Ahwal Qazan wa Bulghar. al-Hayah al-
‘Ammabh li-Dar al-Kutub wa al-Wathaiq al-Qawmiyyah.

Mahdi Husayn Muhammad & Isma1l Ibrahim Mustafa Barzanji. (2023). al-Huwiyyah al-
Idytalajiyyah fi Shir Muhammad Mahdi al-Jawahiri. Majallat Jamiat al-
Sulaymaniyyah lil-Ulam al-Insaniyyah, 25(2), 367-378.
https:/ /sjh.univsul.edu.iq/article?id=728

Qazwini, al-Khatib. (2003). al-Idah fi ‘Ulam al-Balaghah: al-Maani wa al-Bayan wa al-
Badi. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Rouayheb, K. (2010). Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century. Cambridge
University Press.

Sakkaki, Yasuf ibn Abi Bakr. (1987). Miftah al-Ulam. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Sulayman, Muhammad Ahmad. (2023). al-Huwiyyah al-Wataniyyah fi Shir Hafiz
Ibrahim. al-Faraid fi al-Buhath al-Islamiyyah wa al-‘Arabiyyah, 44(2), 253-316.
https:/ /doi.org/10.21608 /BFSA.2023.379010

Taftazani, Sa‘d al-Din. (1998). al-Mutawwal Sharh Talkhis Miftah al-Ulam. Dar al-Kutub

al-Tlmiyyah.

Yuzeev, A. N., Gimadeev, I. F., Lama, T., & Yuzeyev, L. F. (2009). Shihabaddin Marjani
tentang Para Mufti Rusia Pertama. Islamology Journal for Studies of Islam and
Muslim Societies, 1(2), 8-20. https://doi.org/10.24848 /islmlg.02.1.01

Zamakhshari, Mahmud ibn ‘Umar. (1997). al-Kashshaf ‘an Haqaiq Ghawamid al-Tanzil.

Dar al-Masarif.

775 | Tagiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic
Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafad al-Akhbar: A Study in ‘lim al-Ma‘an1



