
 

 

AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 
P-ISSN: 2622-9897  E-ISSN: 2622-9838 

Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

DOI: https://doi.org/10.58223/al-irfan.v8i2.534           

The Representation of Islamic Identity in 

al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: 

A Study in ʿIlm al-Maʿānī  

Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif  
Institut Darul Ulum Banyuanyar Pamekasan, Indonesia 

240406020.mhs@uinmataram.ac.id     

Laily Fitriani 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

laily@bsa.uin-malang.ac.id 

Halimi 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

halimizuhdy@uin-malang.ac.id   

 Abstract 

Keywords: 
al-Marjani; 
Islamic Identity; 
Arab–Tatar 
Poetry; ʿIlm al-

Maʿānī 

This article examines the representation of Islamic identity in the 
poetry of Shihabuddin al-Marjani as presented in Mustafād al-
Akhbār, employing a balāghah-based approach grounded in ʿilm al-

maʿānī. The study addresses the limited scholarly attention given to 

rhetorical meaning (maʿnā) as a key mechanism through which 

Islamic identity is articulated in classical Muslim poetry within 
marginal socio-political contexts. The objective of this research is to 
explain how linguistic structures and rhetorical strategies in al-
Marjani’s poetry convey Islamic values within the socio-political 
setting of the Volga-Tatar region. Methodologically, the study 
applies qualitative textual analysis to two selected poems that 
represent two distinct dimensions of identity construction: Islam as 
a constructive intellectual force and Islam as a historically wounded 
identity. The analysis focuses on major balāghī devices, including 
khabariyyah and insyāʾiyyah sentence structures, iltifāt, 

muqābalah, and taqdīm, examining their semantic and pragmatic 
functions. The findings reveal that these rhetorical devices are 

http://u.lipi.go.id/1532489621
http://u.lipi.go.id/1535609965
https://doi.org/10.58223/al-irfan.v8i2.534
mailto:240406020.mhs@uinmataram.ac.id
mailto:laily@bsa.uin-malang.ac.id
mailto:halimizuhdy@uin-malang.ac.id


AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

757 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

strategically employed to produce ethical, emotional, and symbolic 
meanings that reinforce Islamic consciousness amid cultural and 
colonial crises. This study contributes to Arabic literary studies and 
Islamic intellectual history by demonstrating the significance of ʿilm 

al-maʿānī in uncovering the ideological and identity-forming roles 

of poetry, particularly in non-Arab Islamic contexts under colonial 
pressure. 

 Abstrak 
Kata Kunci: 
al-Marjani, 
identitas Islam, 
puisi Arab-
Tatar, ilmu al-
maʿānī 

Artikel ini mengkaji representasi identitas Islam dalam puisi karya 
Syihabuddin al-Marjani yang termuat dalam kitab Mustafād al-
Akhbār dengan menggunakan pendekatan balāghah berbasis ʿilm 

al-maʿānī. Permasalahan utama yang diangkat adalah masih 

terbatasnya kajian yang menempatkan makna retoris sebagai 
sarana penting dalam pembentukan dan artikulasi identitas Islam, 
khususnya dalam karya sastra Islam klasik di konteks sosial-politik 
marginal. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana 
struktur linguistik dan gaya retoris dalam puisi al-Marjani 
mengartikulasikan nilai-nilai keislaman dalam konteks sosial-
politik masyarakat Volga-Tatar. Metode yang digunakan adalah 
analisis tekstual kualitatif terhadap dua puisi yang 
merepresentasikan dua dimensi identitas, yaitu Islam sebagai 
kekuatan intelektual yang membangun dan Islam sebagai identitas 
historis yang terluka. Analisis difokuskan pada perangkat balāghī 
seperti struktur kalimat khabariyyah dan insyāʾiyyah, iltifāt, 

muqābalah, dan taqdīm, serta fungsi semantis dan pragmatisnya. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa perangkat-perangkat tersebut 
digunakan secara strategis untuk membangun pesan etis, 
emosional, dan simbolik. Artikel ini berkontribusi pada kajian 
sastra Arab dan sejarah intelektual Islam dengan menegaskan 
peran penting puisi sebagai medium pembentukan dan 
pemertahanan kesadaran identitas Islam di tengah krisis kultural 
dan tekanan kolonial. 

Received: 07-08-2025, Revised: 06-10-2025, Accepted: 29-12-2025 

 
© Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi 

Pendahuluan 

Identitas Islam di wilayah Tatarstan, khususnya di kota Kazan, 

merupakan fenomena sosial, politik, dan budaya yang kompleks dan signifikan 

dalam kajian peradaban Islam minoritas. Di tengah dominasi Kekaisaran Rusia 

sejak abad ke-16, Kazan tetap bertahan sebagai pusat intelektual dan spiritual 

umat Islam Tatar, tempat di mana masjid, madrasah, dan lembaga keilmuan 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

758 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

memainkan peran penting dalam mempertahankan memori kolektif dan 

ekspresi keagamaan (Frank, 1998; Rouayheb, 2010). Kazan bukan hanya ibu kota 

administratif, melainkan juga pusat budaya Islam yang meneguhkan 

keberlanjutan identitas keislaman dalam situasi tekanan sekularisasi, 

kolonialisme epistemik, dan marginalisasi bahasa Arab (Khairutdinov, 2019; 

Khalid, 2014). Dalam konteks ini, munculnya karya-karya intelektual dari tokoh 

seperti Syihabuddin al-Marjani menandai perlawanan simbolik terhadap upaya 

penyeragaman budaya, dan menjadi penanda penting dalam narasi keislaman 

Asia Tengah. 

Salah satu aspek yang kurang mendapatkan sorotan mendalam dalam 

studi terdahulu adalah ekspresi identitas Islam melalui puisi yang ditulis 

Marjani di dalam Mustafad al-Akhbar—sebuah karya historiografi monumental 

yang tidak hanya menyajikan fakta sejarah, tetapi juga mengandung nilai-nilai 

estetika, etika, dan ideologis yang dikodekan secara halus dalam bentuk syair 

(Khairutdinov, 2019;  ,1885المرجاني ). Puisi-puisi tersebut merepresentasikan 

dimensi personal dan kolektif dari perjuangan umat Islam Tatar melalui simbol, 

diksi, struktur kalimat, dan retorika yang kaya makna. Hal ini memperlihatkan 

bahwa puisi tidak sekadar berfungsi sebagai hiasan literatur dalam karya 

sejarah, melainkan sebagai alat komunikasi politik, religius, dan kultural yang 

memperkuat kesadaran identitas di tengah tekanan kekuasaan imperialis 

(Hamuda, 2014; Khairutdinov, 2019; Yuzeev et al., 2009). 

Studi (Adygamov, 2019) telah menyoroti sumber-sumber yang digunakan 

Marjani dalam volume pertama Mustafad al-Akhbar, sementara (Khairutdinov, 

2019) membahas keberadaan masjid sebagai simbol sentral dalam narasi sejarah 

Marjani. Di sisi lain, (Atygayev, 2024) menunjukkan bagaimana warisan sejarah 

bangsa-bangsa Muslim seperti bangsa Kazakh diinterpretasi ulang oleh Marjani 

dalam kerangka identitas pan-Islam. (Yuzeev et al., 2009) juga menyoroti 

pandangan Marjani mengenai otoritas keagamaan Muslim di Rusia, terutama 

posisi para mufti sebagai wakil komunitas Islam. Temuan-temuan ini 

memperlihatkan perhatian Marjani terhadap dinamika sosial-politik umat Islam 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

759 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

di wilayah Volga-Ural, tetapi belum ada kajian yang secara eksplisit menelaah 

puisi dalam Mustafad sebagai sarana konstruksi identitas Islam. Dengan 

demikian, pendekatan sastra retoris terhadap puisi Marjani menjadi wilayah 

yang masih terbuka untuk dieksplorasi secara ilmiah. 

Pendekatan ilmu al-maʿānī, sebagai cabang utama dari balāghah (retorika 

Arab), dipilih dalam penelitian ini karena memberikan alat analitis yang efektif 

dalam membongkar struktur makna, relasi semantik, dan susunan kalimat yang 

mengandung pesan tersirat (Abu Musa, 1990;  ,2006الجرجاني ). Tidak seperti 

pendekatan stilistika Barat yang sering kali menekankan dimensi estetika atau 

psikologi pengarang, ilmu al-maʿānī menempatkan keindahan ekspresi bahasa 

dalam relasinya dengan konteks situasional, maqām, dan tujuan komunikatif, 

termasuk penyusunan mubtada’-khabar, ḥadhf, taqdīm wa taʾkhīr, serta makna 

iltizāmiyyah yang menyembunyikan intensi ideologis (Zamakhsharī, 1997; ود,  محم

2013). Dengan menggunakan pendekatan ini, pembacaan terhadap puisi al-

Marjani dapat mengungkap kedalaman pesan yang tidak kasat mata secara 

literal, termasuk resistensi terhadap imperialisme, pemuliaan warisan Islam, 

serta pemaknaan ulang terhadap sejarah dan otoritas keagamaan  di Tatarstan. 

Penelitian-penelitian tentang identitas Islam dalam puisi Arab telah 

banyak dilakukan, baik dalam konteks Arab klasik maupun modern. Penelitian 

oleh ( 2013عون,   ) dan ( 2013محمود,   ) menunjukkan bagaimana unsur-unsur warisan 

tradisional dijadikan rujukan identitas dalam puisi, sementara penelitian oleh 

( 2025عيتاني,  ),  ( 2024الغصناوي,  ), dan ( 2023سليمان,  ) menyoroti identitas Islam dan 

nasionalisme dalam puisi kontemporer. Demikian pula, studi oleh (  مهدي حسين

2023محمد؛ إسماعيل إباهيم مصطفى برزنجي,  ) tentang puisi al-Jawāhirī memperlihatkan 

nuansa ideologis yang kuat dalam bentuk puisi Arab modern. Studi-studi ini 

menunjukkan bahwa puisi Arab telah lama menjadi arena pertarungan makna 

antara identitas, otoritas, dan wacana ideologi. Dengan membandingkan 

tema dari kawasan Arab dan Tatarstan, kajian ini ingin menunjukkan bahwa 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

760 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

meskipun konteks sejarah berbeda, strategi linguistik dan retoris dalam 

memperjuangkan identitas Islam memiliki kesamaan struktural. 

Di sinilah letak kebaruan (novelty) penelitian ini. Pertama, penelitian ini 

fokus pada puisi al-Marjani di dalam Mustafad al-Akhbar sebagai subjek utama, 

bukan sekadar pelengkap teks sejarah. Kedua, ia menggunakan pendekatan 

ilmu al-maʿānī secara sistematis untuk membongkar struktur makna dalam puisi-

puisi tersebut, yang selama ini belum disentuh secara mendalam oleh studi 

historiografi Islam Volga-Ural. Ketiga, penelitian ini mengintegrasikan kerangka 

konseptual modern tentang wacana identitas Islam dalam puisi, sebagaimana 

dilakukan dalam studi puisi Ahmad Maṭar  Maʿrūf ar-Ruṣāfī , (2025)عيتاني,  

dan Ḥāfiẓ Ibrāhīm ,  (2024)الغصناوي,    dengan konteks historis Marjani ,  (2023)سليمان,    

sebagai ulama di negeri minoritas muslim di bawah rezim kolonial. Keempat, 

dengan merujuk pula pada konstruksi sejarah dan identitas dari (Atygayev, 

2024) dan (Yuzeev et al., 2009), artikel ini menegaskan bahwa puisi tidak dapat 

dilepaskan dari struktur sosial-politik tempatnya lahir. Dengan demikian, artikel 

ini tidak hanya berkontribusi pada studi sastra Arab klasik, tetapi juga 

memperkaya perspektif lintas-disipliner tentang bagaimana bahasa berfungsi 

sebagai instrumen pembentukan dan perlawanan identitas Muslim dalam ruang 

sejarah yang tertekan. 

Dengan memadukan pendekatan tradisional keilmuan Arab dan teori 

kontemporer tentang wacana dan identitas, penelitian ini tidak hanya 

berkontribusi dalam studi sastra Arab klasik, tetapi juga dalam ranah kajian 

pascakolonial Islam dan pemikiran keislaman minoritas. Penelitian ini 

memperlihatkan bahwa puisi al-Marjani bukan hanya refleksi spiritual, 

melainkan bentuk artikulasi politik-keagamaan dalam konteks kolonial yang 

ditekan. Ia menunjukkan bagaimana struktur bahasa Arab klasik dapat menjadi 

wahana ekspresi intelektual dan perlawanan simbolik, serta bagaimana warisan 

retorika Arab tetap relevan dalam membaca dinamika identitas Muslim dalam 

sejarah. 

 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

761 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan  ilmu balāghah, yakni ilmu al-

maʿānī, untuk mengkaji representasi identitas Islam dalam puisi-puisi karya 

Syihabuddin al-Marjani. Pendekatan ini dipilih karena memberikan alat analitis 

untuk mengeksplorasi relasi antara bentuk kebahasaan, fungsi komunikasi, dan 

nilai-nilai ideologis yang dikandung teks. Ilmu al-maʿānī memungkinkan peneliti 

memahami struktur kalimat dalam hubungannya dengan maqām al-

khiṭāb (situasi tutur), termasuk maksud komunikatif, pergeseran struktur, dan 

konteks sosial penerima pesan. Dengan demikian, pendekatan ini relevan untuk 

mengkaji bagaimana al-Marjani menyampaikan identitas Islam melalui strategi 

linguistik yang memperkuat dimensi moral, kognitif, dan simbolik dari puisinya. 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif dengan metode analisis 

teks, yang berfokus pada puisi-puisi al-Marjani dalam kitab al-Mustafād min 

Akhbār Bulghār wa al-Qazānīyīn. Data utama berupa bait-bait puisi yang secara 

eksplisit maupun implisit memuat ekspresi keislaman, seperti nilai tauhid, 

keilmuan, ukhuwah, dan kritik sosial. Data sekunder diperoleh dari kajian 

terdahulu tentang pemikiran al-Marjani, literatur tentang puisi Arab-Tatar, serta 

karya-karya teori balāghah klasik dan modern.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, 

mencakup identifikasi dan seleksi puisi-puisi dalam al-Mustafād yang relevan 

dengan tema identitas Islam. Setiap bait dianalisis berdasarkan struktur 

kebahasaannya, jenis kalimat (khabar/insya’), gaya retoris (iltifāt, muqābalah, 

tartīb), serta konteks sosial dan kultural yang mengitarinya. Peneliti menekankan 

pada bait-bait yang menggunakan struktur afirmatif, ajakan, larangan, atau 

ungkapan evaluatif terhadap kondisi umat. Analisis dilakukan secara bertahap: 

mulai dari identifikasi bentuk, interpretasi makna dalam maqām, hingga 

penarikan kesimpulan tentang fungsi retorikanya dalam membangun identitas 

Islam yang khas di dalam kehidupan masyarakat Volga-Tatar. 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

762 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Metode analisis data mengikuti tahapan interpretasi tekstual dengan 

kerangka ilmu al-maʿānī. Pertama, setiap bait dianalisis berdasarkan jenis dan 

fungsi kalimat. Kedua, peneliti mengkaji bentuk struktur retoris dalam konteks 

maqām al-khiṭāb, termasuk transformasi sudut pandang, pergeseran pronomina, 

serta relasi logis antarbagian kalimat.  

Pembahasan dan Diskusi 

 Bagian ini akan menyajikan hasil analisis dua puisi al-Marjani yang 

terdapat di dalam kitab al-Mustafād min Akhbār Bulghār wa al-Qazānīyīn.   

Puisi Pertama 

 دا ـحى مؤيـلام أضـه الإسـا بـى مـعل           دا ـزيل مؤبـــــكر الجـــمد والشــله الح

 داـجـل أمـالفضمدارس ما أبقى أولو       ـــددت ر جــــأثـمــه الــنـن مـة مــمـهـب

 دداـجـا مــعـلام رفـــن والإســديــوال                  شهاب الهدى شمس الورى رافع المنى 

 رداـمـات تـريـفـعلى رغم من في الك               دق والصفا ـجد والصـاف أهل المـباسع

 دى ـرمـس جـازيهم خيرا مدى الدهر و        م ـهــيـعـكر الله ســزب شـك حــــــئـــأل

 دا ـرغـم مـلـعـورا بـمــعــزال م اــوم              ره ـرد عصـفـاء الله فـــا شــح مــفأصب

 هدىـى الـلـداء عـام الاهتـنـتـأوان اغ           م هذاـرى لكــلاب بشــر الط ـشـعـا مـفي

 داـنـفـــان مـكـف الــواع أو حــــأنــــب              دره ــاق صــد ضـن قــاء الديــوإن ضي

 دا  ــيــشــون مـــنــفــم إلى دار الــلـه          اءت ـه جـــخـاريـتـر بـيـشـبـف تـــهوات

Tabel 1. Analisis Retoris Puisi Pertama al-Marjani Berdasarkan Ilmu al-

Maʿānī 

NO Aspek Ilmu al-

Ma'ani 

Contoh Bait/Frasa Jenis & Fungsi 

Retoris 

1 

Al-Jumlah al-

Khabariyyah / 

Insyāʾiyyah 

له الحمد والشكر الجزيل   
 مؤبدا

 هلم إلى دار الفنون مشيدا  

1. Khabariyyah 

taqrīriyyah – 

pernyataan afirmatif 

pujian.  

2. Insyāʾiyyah 

ṭalabiyyah – kalimat 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

763 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

perintah yang bersifat 

ajakan. 

2 
Maqām al-Khiṭāb 

(Situasi Retoris) 

له الحمد والشكر الجزيل   
 مؤبدا

فيا معشر الطلاب بشرى   
 لكم هذا

1. Maqām al-iftitāḥ: 

pembukaan penuh 

pujian kepada Allah.  

2. Maqām al-taḥrīḍ & 

tabshīr: motivasi 

kepada pelajar dan 

penyemangat 

kebangkitan. 

3 Taqdīm wa Taʾkhīr 
 له الحمد  

 ر جـددتبهمة من منه المآث  

1. Taqdīm khabar 

untuk penekanan 

bahwa hanya Allah 

yang patut dipuji.  

2. Taqdīm ‘bihimmah’ 

untuk mempertegas 

agen kebangkitan. 

4 
Iltifāt (Pergantian 

Gaya Ucapan) 

فأصبح ما شاء الله ففرد 
 عصره 

فيا معشر الطلاب   →    
 بشرى لكم هذا 

Pergantian dari narasi 

ke khitab langsung: 

membangun 

kedekatan emosional 

dan retoris dengan 

audien (khithāb). 

5 

Iṭnāb wa Ijāz 

(Kelimpahan / 

Ringkas) 

 الإسلام أضحى مؤيدا 

 رفعا مجددا

 شهاب الهدى، شمس الورى

Iṭnāb: penguatan 

makna melalui 

sinonim metaforis.  

Tarkīb iḍāfī: 

memperindah & 

mengkhususkan 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

764 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

makna.  

Majāz & tasybīh: Islam 

sebagai cahaya. 

6 
Muqābalah dan 

Taqrīr al-Maʿnā 

على رغم من في الكفريات  
  ↔ تمردا

باسعاف أهل المجد والصدق  
 والصفا 

Muqābalah: Kontras 

antara kaum 

penentang Islam dan 

pejuang kebenaran. 

Membentuk 

penguatan makna 

melalui pertentangan 

nilai. 

 

Puisi al-Marjani dalam Mustafād al-Akhbār ini  merepresentasikan 

identitas Islam sebagai sistem nilai yang transenden, moral, dan dinamis. 

Melalui strategi ilmu al-maʿānī, Islam ditampilkan sebagai cahaya petunjuk yang 

menyala pembentuk peradaban (شهاب الهدى), kekuatan kolektif (حزب الله), dan cita-

cita luhur (رافع المنى). Struktur retoris puisi ini tidak hanya menarasikan Islam, 

tetapi juga mengaktifkan kesadaran dan partisipasi umat untuk 

menegakkannya. Identitas Islam dalam syair ini bukan semata ideologi, 

melainkan proyek kultural dan spiritual yang bersandar pada ilmu, amal, dan 

sejarah 

Puisi Kedua: 

 قٍّ ولم يذكرِ الَله ذاكر  ـحـادي بـين          ؤذن  ـكان لم يقم في هذا المنار م     

د    امر  ـهِ سـأرضِ ـمرْ بـولم يس أمين           وكأنه ما عاش في البلغار موحـِّ

 صروف  الليالي والحدود  العواثر            ادهمـأبـا ، فـبلى، إنهم كانوا زمان

 رِ اجــهـؤادِ المـيهيج  أحـزانا  في ف          هاـسيم  ـسلام  على بلغارَ، طيبّ  ن

 

 

 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

765 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Tabel 2. Analisis Retoris Puisi Kedua al-Marjani Berdasarkan Ilmu al-Maʿānī 

NO Aspek Ilmu al-

Ma'ani 

Contoh Bait/Frasa Jenis & Fungsi 

Retoris 

1 
Al-Khabar wa al-

Insyāʾ 

 وكأنه ما عاش في القرية التوحيد

Jumlah khabariyyah: 

ironi elegis, 

menyiratkan kritik 

bahwa tauhid telah 

dilupakan 

 سلام على بلغار

Jumlah insyāʾiyyah 

(du‘ā’): salam berbalut 

kesedihan; nostalgia 

akan tanah Islam 

2 Taqdīm wa Taʾkhīr 

 لم يقم في هذا المنار مؤذن  

Taqdīm zharf makān 

(tempat): penekanan 

lokasi menara sebagai 

simbol kejayaan Islam 

dahulu 

→ Urutan ini 

menimbulkan efek 

penyesalan terhadap 

kehampaan spiritual di 

masa kini 

 

3 
Iltifāt (Nuansa 

Peralihan) 

 من: لم يقم مؤذن  

Narasi objektif → ke 

suasana emosional 

pribadi 

 إلى: يهيج أحزانا في فؤاد المهاجر

Perpindahan suasana 

batin penyair → 

menunjukkan peran 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

766 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

personal sebagai 

pelancong muslim 

4 
Al-Maqām wa al-

Ḥāl 

ألفاظ: أحزان، صروف الليالي، 

 العواثر

Maqām ḥuznī: 

suasana duka 

kehilangan kejayaan 

Islam 

Penyair sebagai muhājir: 

konteks alienasi dan 

pengasingan dari tanah 

asal 

 

5 Tashwīq wa Taswīr 

 لم يذكر الله ذاكر

Iṭnāb taḥzīnī: 

penggambaran 

kesunyian spiritual 

 يهيج أحزانا   –طيب نسيمها 

Hubungan 

pancaindra dan 

emosi: taswīr hāssī wa 

nafsī 

 الحدود العواثر –صروف الليالي 

Metafora: perubahan 

sejarah dan 

perbatasan politik 

yang menghapus 

eksistensi Islam 

 

Puisi-puisi karya Syihabuddin al-Marjani dalam Mustafād al-

Akhbār menampilkan retorika identitas Islam yang kompleks namun penuh 

muatan spiritual dan historis. Melalui pendekatan ilmu al-maʿānī, puisi-puisi ini 

tidak hanya menyampaikan isi secara literal, tetapi juga mengonstruksi makna 

melalui strategi kebahasaan yang sarat nuansa, seperti pilihan bentuk khabar, 

struktur taqdīm–taʾkhīr, dan relasi antara maqām dan siyyāq al-kalām. 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

767 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Representasi Identitas Islam dalam Bingkai Kepemimpinan Intelektual 

Bait pembuka puisi al-Marjani — الإسلامُ أضحى  يلُ مؤبدّاً على ما به  له الحمدُ والشكرُ الجز

 merupakan struktur jumlah ismiyyah yang menurut ilmu al-maʿānī — مؤيَّداً 

mengandung makna tsubūt (kestabilan dan kelanggengan). Dalam kerangka 

retoris, penggunaan jumlah ismiyyah pada awal puisi menyampaikan bukan 

hanya suasana pujian yang menetap, tetapi juga mencerminkan posisi Islam 

sebagai kekuatan ideologis yang mapan di tengah dinamika sejarah Kazan. 

Dalam tradisi balāghah, struktur seperti ini digunakan untuk membangun 

fondasi tema yang kokoh ( 1987,  السكاكي ), (al-Sakkākī, Miftāḥ al-ʿUlūm, jld. 3, h. 41), 

dan relevansinya tampak ketika Marjani ingin mengafirmasi kesinambungan 

Islam di Volga-Ural, meskipun berada di bawah tekanan kekuasaan Rusia sejak 

abad ke-16. 

Konteks ini berakar pada sejarah Islam di Kazan, ibu kota bekas Kekhanan 

Tatar Kazan, yang ditaklukkan oleh Ivan IV pada 1552. Setelah itu, umat Islam 

mengalami berbagai kebijakan asimilasi dan kristenisasi paksa yang 

menyebabkan dekonstruksi simbol-simbol Islam di ruang publik (Khalid, 2014).  

Dalam situasi seperti ini, menegaskan Islam sebagai muʾayyad (didukung dan 

ditegakkan) menjadi pernyataan yang bersifat ideologis sekaligus spiritual, 

bahwa eksistensi Islam bukan hanya bertahan secara kultural, tetapi juga 

mengalami revivalisme intelektual di tangan tokoh seperti Marjani sendiri. Di 

sinilah jumlah ismiyyah menjadi wahana pernyataan ideologis yang tidak goyah. 

Bait  ًشهابُ الهدى شمسُ الورى رافعُ المنى والدينِ والإسلامِ رفعاً مجددّا menampilkan tokoh 

utama puisi sebagai figur intelektual dan pemimpin spiritual. Penyair 

menyandarkan berbagai laqab seperti “Shihāb al-Hudā” dan “Shams al-Warāʾ” 

yang secara semantik bersifat metaforis dan hiperbolis. Menurut   (2006,  الجرجاني) . 

Penggunaan al-khabar bi al-laqab seperti ini bukan hanya menyampaikan 

informasi, tetapi juga menanamkan keagungan pada subjek lewat asosiasi 

simbolik. Di sinilah puisi menjadi arena pembentukan identitas Islam yang 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

768 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

memuliakan intelektualisme lokal sebagai poros kebangkitan umat, bukan 

semata karena kekuasaan, tetapi karena ilmu dan adab. 

Tokoh yang dirujuk dalam bait ini kemungkinan besar adalah tokoh 

reformis Muslim Volga-Tatar seperti ʿAllāma Syihabuddin al-Marjani sendiri, 

yang di masa kekuasaan Kekaisaran Rusia memainkan peran penting dalam 

meneguhkan identitas Islam berbasis ilmu dan rasionalitas. Marjani 

mengembangkan pendekatan ijtihādī dan menolak taqlid dalam pendidikan 

keislaman, yang ia anggap sebagai bentuk stagnasi umat (Deweese, 1994). 

Dengan demikian, laqab seperti “Shams al-Warāʾ” tidak hanya pujian sastra, tetapi 

artikulasi simbolik dari fungsi sosial-politik ulama sebagai pengganti 

kepemimpinan politik yang hilang sejak runtuhnya kekhanan. 

Baris على رغمِ من في الكفرياتِ تمرّدا memuat bentuk muqābalah (kontras makna) 

yang memperhadapkan kekuatan iman  dengan kekuatan kufr yang 

memberontak. Dalam ilmu balāghah, muqābalah digunakan untuk memperkuat 

makna positif dengan menghadirkan lawan semantisnya, sehingga tercipta 

tegangan ideologis yang membangun semangat pembaca ( 1998, التفتازانى ). Di 

tangan al-Marjani, muqābalah bukan hanya strategi retoris, tetapi sebuah bentuk 

wacana perlawanan,  bahwa Islam yang ditegakkan oleh para ulama lokal tidak 

tunduk pada gelombang kristenisasi, russifikasi, dan sekularisasi paksa yang 

menyertai kolonialisme Rusia. 

Sejarah mencatat bahwa antara abad ke-18 dan ke-19, banyak masjid di 

Kazan dirubuhkan atau difungsikan ulang, dan hanya melalui izin kekaisaranlah 

umat Islam dapat membangun kembali lembaga keagamaannya (Khairutdinov, 

2019). Dalam konteks inilah puisi ini menjadi “teks perlawanan” yang 

menyiratkan pembalikan kekuasaan simbolik: walau para penentang Islam 

bermutasi dalam bentuk baru, dari Tsar ke komunis. Identitas Islam tetap 

ditegakkan oleh komunitas yang sadar akan nilai-nilai warisannya. Maka, 

muqābalah dalam bait tersebut menjadi bentuk ideologisasi memori dan afirmasi 

identitas Islam yang terus bergerak dalam  negeri yang muslim minoritas. 

 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

769 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Identitas Islam sebagai Nostalgia Kolektif dan Kesedihan Historis 

Puisi kedua dimulai dengan bait " ِينادي بحق ّ ولم يذكر ... كان لم يقم في هذا المنارِ مؤذنّ 

 yang menggunakan struktur khabar nafī  untuk menyatakan ketiadaan ,"اللهَ ذاكر

muballigh (mu’azzin dan pengingat dzikir). Secara retoris dalam ilmu al-maʿānī, 

ini masuk kategori al-inkār li taqwiyah al-taḥassur, menggunakan penyangkalan 

demi menguatkan perasaan kehilangan ( 2003, القزويني ). Bait ini mengangkat 

suasana batin penyair yang merindukan simbol-simbol Islam yang dulu akrab: 

menara sebagai alat untuk mempendengarkan azan, khalayak yang berzikir. 

Kehampaan ini mencerminkan trauma spiritual, di tengah penindasan kolonial, 

masjid dan menara masjid syiar Islam distigma dan bahkan langsung dihapus 

dari langit-langit Kazan (Faller, 2013). 

Simbol menara masjid dalam bait ini bukan semata fisik, melainkan 

penanda sosial dan spiritual( 2019, إليسا ). Sejak penaklukan Kazan pada 1552, 

identitas Islam Tatar mengalami penghancuran massal: kota direkonstruksi 

sebagai pusat Orthodox Rusia, masjid diganti gereja, dan menara 

diratakan. Dengan strategi retoris ini, Marjani memindahkan realitas kosong ke 

dalam teks sebagai ruang spiritual, sebuah paradox elegis  ،kalimat negatif justru 

menyampaikan rasa kehilangan yang lebih intens. 

Bait selanjutnya — " ُبلى إنّهم كانوا زماناً فأبادهم صروفُ الليالي والحدودُ العواثر" — 

menghadirkan kata korektif  balā  yang menegaskan bahwa umat Islam pernah 

berjaya dan jelas keberadaannya. Kemudian digambarkan kehancuran 

akibat ṣurūf al-layālī (perubahan zaman) dan ḥudūd al-ʿawāthir (batasan 

destruktif). Dalam balāghah, ini termasuk majāz ʿaqlī, yaitu metafora abstrak yang 

memaknai batas politik dan sejarah sebagai perusak umat ( 2006, الجرجاني ). 

Mengidentifikasi trauma eksistensial ini sabagai memori kolektif, Marjani 

menghidupkan ulang kenangan komunitas yang telah tercerabut،  bukan hanya 

melalui institusi, tetapi juga melalui ingatan narratif (Crews, 2006) . 

Secara historis, ujung abad ke-19 di Volga-Ural menghadirkan konflik 

tajam antara kebutuhan modernisasi dengan hegemoni politik konservatif Tsar. 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

770 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Pemerintah Tsar memberlakukan pengawasan terhadap madrasah dan masjid 

melalui lembaga seperti “inspector sekolah Tatar,” untuk memaksakan 

Russifikasi (Khalid, 2014). Frasa “ḥudūd al-ʿawāthir” menyiratkan realitas 

intelektual yang dibatasi, bukan oleh kekurangan iman, tetapi oleh batasan 

administratif kolonial. Marjani dengan demikian memanfaatkan teks puisi 

sebagai medan perlawanan spiritual dan naratif, menyusun ulang sejarah umat 

yang dimarginalkan, dan membangun identitas baru yang tetap terikat pada 

akar tradisi. 

Penutup puisi — " لام  على بلغار طيّب نسيمُها يهيجُ أحزانا في فؤادِ المهاجرِ س " — 

menggunakan salam yang penuh kesedihan (taḥiyyah ḥazīnah) dan kontras 

simbolis (al-ʿaqd bayn al-madāḥ wa al-ḥuzn) untuk mengekspresikan cinta dan 

kehilangan terhadap kebebasan menjalankan Islam di negerinya. Strategi ini 

membangun resonansi emosional melalui taswīr pancaindra, aroma tanah 

(“ṭayyib nasīmuhā”) memicu gelombang duka dalam hati penyair (Faller, 

2013). Salam ini lebih dari simbol kebiasaan; ia adalah literasi spiritual yang 

mengikat identitas Islam ke dalam kenangan kolektif. 

Dalam lanskap kebangkitan simbolik di akhir abad ke-20 hingga awal 

abad ke-21, seperti rekonstruksi Masjid Märcani (1970) dan Qul Sharif (1996–

2005), Marjani tampak sebagai perintis narasi kesadaran sejarah ini, meretas 

kembali harga diri komunitas (Yuzeev et al., 2009). Salam penutup puisi ini 

menjadi metafora resistensial: walau fisik masjid telah runtuh dan digantikan 

struktur Barat, aroma spiritual Islam tetap hidup dalam memori umat, menjadi 

resonansi panjang yang melampaui wujud fisik belaka. Meski bangunan 

hancur, ruh Islam dan identitasnya masih bergema melalui puisi, memori, dan 

spiritualitas. Identitas Islam tidak lenyap, tetapi terpatri dalam sel-sel budaya 

dan narasi bersama umat Tatar, sebuah prestasi tekstual dan historis yang 

membentang dalam jembatan waktu dan kebudayaan. 

 

 

 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

771 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Sintesis Retoris: Islam sebagai Ruh Historis dan Geografis 

Kedua puisi al-Marjani menunjukkan dua wajah identitas Islam yang 

saling melengkapi secara retoris dan historis. Pada satu sisi, puisi pertama 

menghadirkan Islam sebagai proyek intelektual yang aktif dan berdaya melalui 

figur pemimpin berilmu. Gaya bahasa yang digunakan seperti jumlah ismiyyah 

dan badal isytiqāqī menandai keteguhan, kontinuitas, dan kemuliaan Islam 

sebagai sistem nilai yang dapat ditegakkan di tengah tekanan kolonial. Dalam 

hal ini, al-Marjani tampak mengafirmasi pandangan bahwa kebangkitan Islam 

dapat berlangsung melalui revitalisasi pendidikan dan pemikiran, seperti yang 

juga ditegaskan oleh karya-karya pemikir Volga-Tatar kontemporer (Deweese, 

1994). Pemanfaatan gaya retoris ini sesuai dengan maqām al-taḥmīs dan al-taḥrīḍ, 

yaitu ajakan halus yang penuh dorongan moral kepada komunitas Muslim 

untuk bangkit secara kolektif melalui jalur ilmu dan adab. 

Sebaliknya, puisi kedua merepresentasikan Islam sebagai kenangan 

kolektif yang terluka oleh peristiwa sejarah, terutama kolonisasi Rusia atas 

wilayah Kazan sejak abad ke-16 dan represi keagamaan selama era Tsar dan 

Soviet. Penggunaan struktur khabar nafī dan afirmasi “بلى” membangun retorika 

kesedihan kolektif, yang menurut ilmu al-maʿānī termasuk maqām al-taḥzīn wa al-

ḥasrah—retorika dukacita dan kehilangan. Al-Marjani tidak hanya 

mengungkapkan rasa duka, tetapi juga menciptakan narasi Islam sebagai ruh 

yang tetap hadir meskipun tubuh sosialnya tercerabut. Pandangan ini sejalan 

dengan penelitian (Faller, 2013), yang menunjukkan bahwa bagi umat Islam 

Tatar, puisi, madrasah, dan dzikir menjadi sarana mempertahankan ruh Islam di 

tengah ketidakhadiran struktur formal keislaman. Maka, identitas Islam tidak 

hanya tampil sebagai produk historis, melainkan juga sebagai “living memory” 

yang hidup dalam spiritualitas dan bahasa simbolik komunitas Muslim Volga. 

Dimensi penting lain dari sintesis retoris dalam puisi-puisi al-Marjani 

adalah keterkaitan erat antara al-khiṭāb al-islāmī dan al-huwiyyah al-jughrafiyyah. 

Penyair tidak sekadar membingkai Islam sebagai doktrin, melainkan juga 

sebagai penanda lanskap geografis dan ruang memori yang hidup. Referensi 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

772 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

langsung terhadap “Bulghār” sebagai negeri yang harum namun terluka 

menunjukkan bagaimana identitas Islam bersemayam dalam geografi yang 

diasosiasikan dengan sejarah kebesaran Islam Volga sebelum kolonisasi Rusia 

(Deweese, 1994). Dalam hal ini, puisi berperan membangun ruang afektif yang 

melampaui batas politik, menjadikan topografi sebagai bagian dari al-dhākirah al-

Islāmiyyah. Hal ini sejalan dengan konsep spiritual geography, di mana tempat 

tidak netral secara religius, tetapi menjadi locus sakral dalam struktur makna 

umat (Frank, 1998). Maka, al-Marjani melalui puisinya menghidupkan kembali 

lanskap yang dirampas secara fisik, namun diklaim ulang melalui bahasa yang 

penuh makna spiritual dan historis. 

Kesimpulan 

Kajian terhadap dua puisi karya Syihabuddin al-Marjani dengan 

pendekatan ilmu al-maʿānī menunjukkan bahwa identitas Islam dalam Mustafād 

al-Akhbār direpresentasikan secara retoris melalui dua poros utama: sebagai 

kekuatan intelektual transformatif dan sebagai memori spiritual atas kejayaan 

yang hilang. Dalam puisi pertama, al-Marjani menggunakan struktur kalimat 

ismiyyah, bentuk pujian bertingkat, serta perangkat penguatan seperti al-

badal, al-taqdīm, dan al-muqābalah untuk menggambarkan Islam sebagai proyek 

peradaban yang hidup dan terus diperjuangkan oleh tokoh-tokoh pemimpin 

lokal. Islam direpresentasikan secara aktif, produktif, dan progresif—terutama 

melalui peran institusi pendidikan dan kepemimpinan ilmiah. 

Sebaliknya, puisi kedua mengungkapkan identitas Islam melalui retorika 

kehilangan dan kesedihan. Al-Marjani menggunakan bentuk khabar nafī, 

koreksi afirmatif (balā), serta citraan puitik tentang hilangnya muatan keislaman 

di tanah Bulgar. Islam di sini hadir sebagai identitas yang terluka oleh sejarah 

kolonialisme, namun tetap membekas dalam kenangan dan kasih sayang 

penyair terhadap tanah airnya. Identitas Islam muncul bukan hanya sebagai 

sistem keyakinan, tetapi sebagai perasaan kolektif yang membentuk makna 

eksistensial umat. 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

773 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Dengan demikian, melalui perangkat ilmu al-maʿānī, puisi-puisi al-

Marjani terbukti memainkan peran penting dalam membangun narasi identitas 

Islam yang padu antara dimensi intelektual dan emosional. Keduanya menjadi 

corak utama dalam ekspresi keislaman di tengah krisis kolonialisme Volga-Tatar, 

serta menjadi bukti bahwa puisi adalah sarana dakwah, pembelaan, dan 

pemeliharaan ruh peradaban. 

Ucapan Terima Kasih 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Institut Darul Ulum 

Banyuanyar Pamekasan dan Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang atas dukungan akademik dan fasilitas yang diberikan selama proses 

penelitian dan penulisan artikel ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan 

kepada para dosen dan sejawat yang telah memberikan masukan, kritik, dan 

saran konstruktif yang sangat berharga dalam penyempurnaan kajian ini. Selain 

itu, penulis menyampaikan apresiasi kepada para pengelola jurnal dan mitra 

bestari atas perhatian dan penilaian ilmiah yang diberikan terhadap naskah ini. 

Pernyataan Kontribusi Penulis 

Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif berperan sebagai penulis utama 

yang bertanggung jawab atas perumusan gagasan penelitian, pengumpulan dan 

analisis data, serta penulisan draf awal artikel. Laily Fitriani berkontribusi dalam 

penguatan kerangka teoretis, khususnya pada kajian balāghah dan ʿilm al-maʿānī, 

serta melakukan telaah kritis terhadap substansi artikel. Halimi berperan dalam 

supervisi akademik, penyempurnaan metodologi penelitian, serta peninjauan 

akhir naskah untuk memastikan koherensi dan kelayakan ilmiah. Seluruh 

penulis telah membaca dan menyetujui versi akhir artikel ini. 

 

 

 

 

 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

774 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Daftar Pustaka 

Abū Mūsā, A. (1990). Naẓariyyat al-Maʿnā fī al-Naqd al-ʿArabī al-Qadīm. Dār al-Maʿārif. 

ʿAwn, M. Ḥ. ʿAbd Allāh. (2013). al-Marjaʿiyyāt al-Turāthiyyah wa Suʾāl al-Huwiyyah fī al-

Khiṭāb al-Shiʿrī li-Ibn Farkūn. Ḥawliyyat Kulliyyat al-Lughah al-ʿArabiyyah bi-

Jirjā, 17(2), 1529–1652. https://doi.org/10.21608/BFAG.2013.22390 

ʿAytānī, S. (2025). Jadaliyyat al-Thaqāfah wa al-Huwiyyah fī Shiʿr Aḥmad Maṭar. Majallat 

al-ʿUlūm al-Tarbawiyyah wa al-Dirāsāt al-Insāniyyah, 44, 94–121. 

https://doi.org/10.55074/hesj.vi44.1281 

Adygamov, R. K. (2019). Marjani’s Sources for the First Volume of His Mustafad al-

Akhbar fi Ahwali Qazan wa Bulghar. Zolotoordynskoe Obozrenie = Golden 

Horde Review, 7(4), 674–686. https://doi.org/10.22378/2313-6197.2019-7-

4.674-686 

Atygayev, N. A. (2024). Kazakh Khans of the 15th–17th Centuries in the Scientific 

Heritage of Shigabutdin Marjani. Zolotoordynskoe Obozrenie = Golden Horde 

Review, 12(2), 467–478. https://doi.org/10.22378/2313-6197.2024-12-2.467-478 

Crews, R. D. (2006). For Prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and Central Asia. 

Harvard University Press. 

Deweese, D. (1994). Islamization and Native Religion in the Golden Horde. Penn State 

University Press. 

Elisa, A. (2019). Istrātījiyyat Taʿlīm Mahārat al-Kalām fī Shuʿbat al-Lughah al-ʿArabiyyah 

wa al-Adab bi-Jāmiʿat Qāzān al-Fīdārāliyyah (Dirāsah Ḥālah). Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Faller, H. M. (2013). Nation, Language, Islam (Tatarstan’s Sovereignty Movement). 

Central European University Press. 

Frank, A. J. (1998). Islamic Historiography and “Bulghar” Identity among the Tatars and 

Bashkirs of Russia. Brill. 

Ghushnāwī, N. al-Ṣādiq. (2024). al-Huwiyyah al-Islāmiyyah fī Shiʿr Maʿrūf al-Ruṣāfī. 

Majallat Kulliyyat al-Ādāb, Jāmiʿat al-Manṣūrah, 74(74). 

https://doi.org/10.21608/artman.2023.234358.2294 

Ḥamūda, ʿA. A. (2014). Muwājahat al-Markaz: Qirāʾāt fī Falsafat al-Lughah wa al-

Tarjamah. al-Markaz al-Thaqāfī al-ʿArabī. 



AL-IRFAN: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies Vol. 8, No. 2, 2025, 756-775 

775 | Taqiyah Syamsul Arifin Abdul Lathif, Laily Fitriani, Halimi; The Representation of Islamic 

Identity in al-Marjani’s Poetry in Mustafād al-Akhbār: A Study in ʿIlm al-Maʿānī 

Jurjānī, ʿAbd al-Qāhir. (2006). Dalāʾil al-Iʿjāz fī ʿIlm al-Balāghah. Dār al-Maʿārif. 

Khalid, A. (2014). Islam after Communism: Religion and Politics in Central Asia. 

University of California Press. 

Khairutdinov, A. (2019). Masjid-Masjid di Wilayah Zakazanye dalam Mustafad al-

Akhbar. Islamology Journal for Studies of Islam and Muslim Societies, 9(1–2), 

161–177. https://doi.org/10.24848/islmlg.09.1.12 

Maḥmūd, H. N. A. (2013). Min Malāmiḥ al-Huwiyyah fī al-Shiʿr al-Jāhilī. Majallat 

Kulliyyat al-Dirāsāt al-ʿArabiyyah lil-Banāt bi-al-Iskandariyyah, 5(19). 

Marjānī, Shihāb al-Dīn. (1885). Mustafād fī Aḥwāl Qāzān wa Bulghār. al-Hayʾah al-

ʿĀmmah li-Dār al-Kutub wa al-Wathāʾiq al-Qawmiyyah. 

Mahdī Ḥusayn Muḥammad & Ismāʿīl Ibrāhīm Muṣṭafā Barzanjī. (2023). al-Huwiyyah al-

Īdyūlūjiyyah fī Shiʿr Muḥammad Mahdī al-Jawāhirī. Majallat Jāmiʿat al-

Sulaymāniyyah lil-ʿUlūm al-Insāniyyah, 25(2), 367–378. 

https://sjh.univsul.edu.iq/article?id=728 

Qazwīnī, al-Khaṭīb. (2003). al-Īḍāḥ fī ʿUlūm al-Balāghah: al-Maʿānī wa al-Bayān wa al-

Badīʿ. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Rouayheb, K. (2010). Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century. Cambridge 

University Press. 

Sakkākī, Yūsuf ibn Abī Bakr. (1987). Miftāḥ al-ʿUlūm. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Sulaymān, Muḥammad Aḥmad. (2023). al-Huwiyyah al-Waṭaniyyah fī Shiʿr Ḥāfiẓ 

Ibrāhīm. al-Farāʾid fī al-Buḥūth al-Islāmiyyah wa al-ʿArabiyyah, 44(2), 253–316. 

https://doi.org/10.21608/BFSA.2023.379010 

Taftāzānī, Saʿd al-Dīn. (1998). al-Muṭawwal Sharḥ Talkhīṣ Miftāḥ al-ʿUlūm. Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah. 

Yuzeev, A. N., Gimadeev, I. F., Lama, T., & Yuzeyev, I. F. (2009). Shihabaddin Marjani 

tentang Para Mufti Rusia Pertama. Islamology Journal for Studies of Islam and 

Muslim Societies, 1(2), 8–20. https://doi.org/10.24848/islmlg.02.1.01 

Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ʿUmar. (1997). al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq Ghawāmiḍ al-Tanzīl. 

Dār al-Maʿārif. 


