
Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            274 
 

ISLAM NUSANTARA: ANALISIS RELASI ISLAM DAN 

KEARIFAN LOKAL BUDAYA MADURA 

NASRULLAH 

Sekolah Tinggi Ilmu Bahasa Arab Darul Ulum Pameksan 

Al.irfanstiba@gmail.com 

 

ABSTRAK 

 Islam di Nusantara identik dengan identitas agama Islam sebagai agama yang 

menjadi mayoritas dianut oleh penduduk Indonesia. Ada beberapa faktor yang 

mendukung tersebarnya Islam di Nusantara yaitu ajaran Islam yang 

menekankan prinsip ketauhidan dalam sistem ketuhanannya, fleksibilitas (daya 

lentur) ajaran Islam, dan pada gilirannya dipandang oleh masyarakat Indonesia 

sebagai institusi yang amat dominan dalam melawan kolonialisme bangsa 

Eropa.Madura memilikikekhususan-kultural antara lainpada ketaatan, 

ketundukan, dan kepasrahankepada empat figurutama Buppa,’ Babbu, Guru, 

bandalam berkehidupan. Dari sebagian banyak budaya Madura, ada tradisi 

Madura yang memang telah melegenda, diantaranya adalah Kearifan Lokal 

Tradisi Corak, Kearifan Lokal Tradisi Rokat Tase’, Kearifan Lokal Tradisi 

Samman. 

 Islam Madura merupakan salah satu varian Islam kultural yang ada di 

Indonesia setelah terjadinya dialektika antara Islam dengan budaya Madura. 

Proses dialektika tersebut pada gilirannya menghasilkan Islam Madura yang 

unik, khas, dan esoterik, dengan ragamnya tradisi-tradisi Madura yang sudah 

disisipi nilai-nilai Islam. Yang pada perkembangan selanjutnya, tradisi-tradisi 

tersebut yang dihasilkan dari kebiasaan-kebiasaan yang berbasis Islam 

membentuk suatu budaya madura yang khas seperti tahlil, samman dan lain 

sebagainya, budaya Madura yang bernilai Islam. 

 

Kata Kunci: Islam, Budaya Madura, dan Kearifan Lokal 

 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            275 
 

A. PENDAHULUAN 

Budaya ditengah-tengah masyarakat merupakan sesuatu yang sangat 

melekat dalam kehidupan sehari-hari baik dari segi kebiasaan atau tradisi 

maupun dari segi paten nenek moyang. Seringkali disebutkan bahwa banyak 

budaya yang terbentuk dari tradisi atau kebiasaan masyarakat dalam 

hubungan sosio-kultural. Hubungan sosial tersebut tidak terlepas dari 

hubungan saling menghargai segala perbedaan baik dari perbedaan ras, agama 

maupun yang lainnya. Terlebih khusus dalam agama Islam yang didalamnya 

sangat menekankan toleransi.  

Arti toleransi dalam Islam sebenarnya tidak cukup hanya diartikan 

sebagai menghargai perbedaan agama, akan tetapi juga menghargai budaya 

masyarakat yang mungkin saja agak jauh dari nilai Islam. Hal tersebut 

merupakan hasil akulturasi dari pada nenek moyang. Oleh sebab itu, sikap 

yang paling tepat sebagai agama Islam ialah bagaimana menjadikan nilai atau 

subtansi dari budaya-budaya masyarakat yang tidak ada unsur Islam menjadi 

budaya yang memiliki nilai keislaman.  

Di Indonesia, lebih khusus di daerah Jawa, Islam dikenal masuk pertama 

kali dengan perantara budaya-budaya atau tradisi masyarakat yang nilainya 

dirubah keislaman oleh para Wali Songo. Dengan seperti itu, Islam Nusantara 

memiliki keunikan tersendiri dalam setiap titiknya. Contohnya di Madura, 

tradisi Rokat Tase’ merupakan tradisi yang secara fisik bentuk tradisi itu 

bernilai Budha akan tetapi esensinya sedikit demi sedikit dirubah menjadi 

slametan1. Oleh sebab itu, antara Islam dan budaya lokal khususnya di Madura 

itu sangat berhubungan erat. Karena dengan adanya Islam, esensi budaya-

budaya tersebut akan lebih memiliki nilai tambah sebab sesuai dengan apa 

yang menjadi hukum bagi umat Islam. Begitu pula dengan adanya budaya, 

Islam dengan mudah diterima oleh masyarakat yang sebelumnya sudah sangat 

                                                             
1 Slametan merupakan tradisi yang biasa dilaksanakan oleh orang jawa dengan tujuan 

meminta ke selamatan, keberkahan, dan lain sebagainya pada hajat seseorang. Lihat, Clifford 
Geertz, Agama Jawa Abangan, Santri, priyayi dalam kebudayaan Jawa. (Depok: Komunitas bamboo, 
2013). Hlm. 1-2.  



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            276 
 

menyatu dengan budaya atau tradisi dari nenek moyang mereka. Dan antara 

Islam dan budaya madura saat ini kental sekali nilainya, lantaran dengan 

adanya Islam dan budaya madura menjadi budaya yang tetap terjaga sebab 

masyarakat Madura yang mayoritas sebagai umat Islam sangat menjaga 

budaya-budaya tersebut. Budaya Madura tidak dapat dipisahkan dengan 

hukum Islam, lantaran jiwa masyarakat Madura itu jiwa Islam dalam menjaga 

budaya Madura. 

 

B. PEMBAHASAN 

1. ISLAM DI NUSANTARA 

Dengan pengalaman sebagai bangsa yang pernah terjajah oleh 

kolonialisme, berbagai etnis, suku, adat istiadat, agama, dan budaya yang 

hidup di tengah-tengah bangsa Indonesia berhasil disatukan oleh para 

pahlawan bangsa. Perbedaan yang ada ternyata tidak menjadi halangan untuk 

bersatu dan hidup berdampingan secara damai. Dengan pancasila sebagai 

falsafah bangsa dan negara, bangsa Indonesia mampu menciptakan iklim 

pergaulan yang harmonis antar tradisi dan adat istiadat yang berbeda serta 

pemeluk agama yang berbeda-beda pula. Inilah keunikan bangsa Indonesia 

yang barangkali tidak ada duanya di dunia.  

Kerukunan yang terbangun adalah modal yang sangat berharga untuk 

membangun bangsa. Bangsa ini tidak mungkin akan menjadi besar dan 

terhormat di mata dunia apabila kondisi politik, ekonomi, sosial, dan 

budayanya tidak stabil. Stabilitas dalam segala bidang adalah prasyarat menuju 

tercapainya cita-cita bangsa. Apabila stabilitas ini terganggu atau terancam 

maka konsekuensi logisnya adalah kehancuran. Indonesia ibarat rumah besar 

yang dihuni oleh sekelompok besar manusia yang berbeda-beda karakter dan 

sifatnya. Bisa dibayangkan apa akibatnya jika yang dikedepankan oleh para 

penghuni rumah itu adalah sikap egois, curiga satu dengan yang lain, dan 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            277 
 

merasa dirinya yang paling benar (truth claim). Rumah bernama Indonesia itu 

tentu lambat laun akan hancur akibat ketidakharmonisan penghuninya. 2 

Islam secara tegas mengajarkan umatnya untuk senantiasa menjaga 

hubungan baik dengan sesama manusia. Selama non muslim tidak 

mengganggu seorangm muslim dalam menjalankan ibadahnya, umat Islam 

dilarang untuk mengganggu pemeluk agama lain. Rasulullah saw. Telah 

memberikan teladan yang sangat baik dalam hal ini. Beliau adalah seorang 

pemimpin yang bijaksana dan senantiasa berlaku adil kepada semua manusia. 

Fakta-fakta sejarah, antara lain tertulis dalam Piagam Madinah, menunjukkan 

toleransi yang luar biasa dari pihak muslim kepada golongan nonmuslim. 

Seandainya prinsip-prinsip Piagam Madinah ini dapat kita implementasikan 

dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, tidak mustahil akan tercipta 

sebuah tatanan kehidupan bernegara yang diidamkan oleh semua anak bangsa. 

Pada umumnya, para ahli berpendapat bahwa Islam di Indonesia 

disebarluaskan melalui jalan damai. Tidak ada misi khusus seperti dalam 

agama Protestan dan Katolik untuk menyebarkan Islam di Indonesia, paling 

tidak pada masa awal. Namun, perkembangan Islamisasi Indonesia ini 

sebetulnya menggunakan tiga metode: 3 

a. Disebarkan oleh para pedagang Muslim dan suasana damai. 

b. Disebarkan oleh oleh para juru dakwah dan para wali khusus dari India 

dan Arab untuk mengislamkan penduduk dan meningkatkan ilmu 

pengetahuan dan keimanan mereka, dan  

c. Disebarkan dengan kekuatan untuk berperang melawan pemerintah 

kafir. Metode terakhir ini terjadi segera setelah sebuah kerajaan Islam 

berdiri di Indonesia di mana kadang-kadang Islam disebarkan dari sana 

ke kawasan-kawasan lain melalui peperangan.  

                                                             
2Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara, (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2014), 

52 
2 Nor Huda, Islam Nusantara: Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia (Jogjakarta:  Ar-

Ruzz Media, 2014), 131 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            278 
 

Sebagai agama universal, Islam telah membawa peradabannya sendiri 

yang berakar kuat pada tradisi yang sangat panjang sejak masa Rasulullah. 

Ketika bersentuhan dengan situasi lokal dan partikular, pradaban Islam itu 

tetap mempertahankan esensinya yang sejati, walaupun secara instrumental 

menampakkan bentuk-bentuk yang kondisional. Menurut Hasab Mua’arif  

Ambary, masa-masa datang tumbuh, dan berkembangnya Islam serta unsur-

unsur budaya Islam di Nusantara, menghasilkan dan meninggalkan peradaban 

yang secara ideologis bersumber pada kitabullah dan sunnah Rasul. Sementara 

ini secara fisikal, memeperlihatkan anasir berkesinambungan dengan unsur 

kebudayaan pra-Islam. Oleh karena itu, kebudayaan Islam di Indonesia 

mempunyai karakteristik tersendiri yang berbeda dengan kebudayaan Islam di 

negara-negara Islam di mana pun.  

Kiranya perlu juga dikemukakan di sini tentang beberapa alasan 

mengapa Islam begitu cepat tersebar di Melayu-Indonesia. Paling tidak 

terdapat tiga faktor utama yang ikut mempercepat proses penyebaran Islam di 

wilayah ini. Pertama, ajaran Islam yang menekankan prinsip ketauhidan dalam 

sistem ketuhanannya. Ajaran ketauhidan ini identik dengan liberasi 

pembebasan. Hal ini memberikan diri dari ikatan kekuatan apa pun selain 

Tuhan. Ajaran tauhid ini menunjukkan dimensi pembebasan manusia dari 

kekuatan-kekuatan asing. Konsekuensi dari ajaran tauhid ini adalah Islam juga 

mengajarkan prinsip keadilan dan persamaan dalam tata hubungan 

kemasyarakatan.  

Kedua, fleksibilitas (daya lentur) ajaran Islam. Dalam pengertian bahwa 

Islam merupakan kodifikasi nilai-nilai universal. Karenanya, ajaran Islam dapat 

berhadapan dengan berbagai bentuk dan jenis situasi kemasyarakatan. Dengan 

watak semacam ini, kehadiran Islam di suatu wilayah tidak lantas merombak 

tatanan nilai yang telah mapan. Nilai-nilai yang telah berkembang di 

masyarakat, seperti sabar, rendah hati, mementingkan orang lain, dan 

sebagainya, disubordinasikan ke dalam ajaran Islam. Sementara itu, nilai-nilai 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            279 
 

yag tidak sesuai dengan ajaran Islam, seperti sifat paganistik, dilakukan 

Islamisasi secara berangsur-angsur.  

Ketiga, sifat-sifat Islam yang demikian, pada gilirannya dipandang oleh 

masyarakat Indonesia sebagai institusi yang amat dominan dalam melawan 

kolonialisme bangsa Eropa. Islam merupakan kekuatan utama penangkal 

penjajahan bangsa Portugis dan Belanda, yang mengorbarkan penjajahan dan 

Kristenisasi. Kolonialisasi merupakan alat untuk mempertahankan status quo 

koloniaslisme, sementara itu kolonialisme merupakan alat pelindung dari 

usaha-usaha Kristenisasi.4 

Sejak masuk dan berkembangnya, Islam di Indonesia memerlukan 

proses yang sangat panjang dan melalui saluran-saluran Islamisasi yang 

beragam, seperti perdagangan, perkawinan, tarekat, (tasawuf), pendidikan, dan 

kesenian. Pada tahap awal Islamisasi, saluran perdagangan sangat 

dimungkinkan. Hal ini sejalan dengan kesibukan lalu lintas perdagangan abad 

ke-7 sampai abad ke-16 M. Para pedagang dari Arab, Persia, dan China ikut 

ambil bagian dalam aktivitas perdagangan dengan masyarakat di Asia: Barat, 

Timur dan Tenggara.  

Saluran Islamisasi dengan media perdagangan sangat menguntungkan. 

Hal ini disebabkan karena dalam Islam tidak ada pemisahan antara aktivitas 

perdagangan dengan kewajiban dengan mendakwahkan Islam kepada pihak-

pihak lain. Perkawinan antara pedagang atau saudagar Muslim dengan 

perempuan lokal juga menjadi bagian yang erat hubungannya dengan proses 

Islamisasi. Islamisasi melalui saluran perkawinan akan lebih menguntungkan 

jika terjadi antara saudagar Muslim, ulama, atau golongan lain dengan anak 

perempuan raja, bangsawan, atau anak pejabat kerajaan lainnya. Hal ini 

mengingat status sosial, ekonomi, dan politik mereka pada konteks waktu itu 

akan turut mempercepat proses Islamisasi.5 

                                                             
4 Husaini Husda, Islamisasi Nusantara: Analisis Terhadap Discursus Para 

Sejarawan,https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/adabiya/article/download/1202/899, 

Diakses pada tanggal 18 Mei 2019 jam 18.05 WIB.  
5 Nor Huda, Islam Nusantara, 133 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            280 
 

Pendidikan juga mempunyai andil yang besar dalam Islamisasi di negeri 

ini. Sesuai dengan kebutuhan zaman, mereka perlu tempat atau lembaga untuk 

menampung anak-anak mereka agar bisa meningkatkan atau memperdalam 

ilmu agamanya. Antara lain: masjid, langgar, atau dalam komunitas yang lebih 

kecil, seperti keluarga. Di samping itu, Islamisasi juga dilakukan melalui 

cabang-cabang kesenian: seni bangunan, seni pahat (ukir), seni musik, seni tari, 

dan seni sastra.  

Sejak perempatan akhir abad ke-7 M, Islam sesungguhnya telah masuk 

di Pulau Jawa. Usaha lain terkait dengan Islamisasi budaya dan agama di Jawa 

yang dilakukan oleh kalangan elite muslim Jawa adalah mentradisikan ritual-

ritual terkait dengan usaha Islamisasi penduduk Jawa melalui pembumian 

ajaran Islam, seperti upacara garebeg Suro, garebeg Maulud, garebeg Megengan, 

dan upacara-upacara kegamaan yang lainnya. Pentradisian itu mulai marak 

dilakukan sejak abad ke-14 M. Gerakan lain yang lebih nampak dilakukan oleh 

para pengembang ajaran agama periode ini adalah gerakan pembaharuan dan 

pemurniaan. Gerakan yang berusaha mewarnai budaya dan ajaran masyarakat 

Jawa dengan mengubah tradisi Jawa yang prinsip menjadi tradisi Islam. 

Misalnya tradisi semedi berubah menjadi alat alat wajib, tradisi sesaji berubah 

menjadi sedekah, tradisi ritual seputar acara peekawinan berubah dengan cara 

mengadakan tradisi walimatu al’urs.6 

Selain pendekatan di atas, pendekatan lain yang tidak kalah menariknya 

adalah pendekatan seni, baik seni wayang dengan ragam jenisnya, seni 

kentrung, rebana, sinteren, dan jaranan yang belum pernah ditemukan pada 

era-era sebelumnya. Melalui pendekatan ini, para wali pun berusaha 

membahasakan ritme seni itu senantiasa memiliki relevansi bagi upaya 

menciptakan pola komunikasi dengan Tuhan dan sesama.  

Dengan demikian jelaslah bahwa pengembangan sosio-kultural-religius 

Islam yang terjadi di masyarakat Jawa pada akhir kekuasaan Majapahit secara 

                                                             
6 Roibin, Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer (Malang: UIN Malang Press, 

2009), 151 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            281 
 

efektif digerakkan melalui keraton-keraton dan kadipaten-kadipaten seperti 

Surabaya, Giri Kedathon, Demak, dan Cirebon. Hal ini yang masih sama 

fungsinya beberapa sisa peninggalan kerajaan maupun keraton yang hingga 

kini tetap berjalan, misalnya keraton Yogyakarta, Surakarta, Sumenep, 

Mangkunegara, Pakualaman dan Cirebon juga tidak luput dari fungsi untuk 

pengembangan bahkan pelestariaan budaya dan adat istiadat yang ada. Selain 

melalui keraton, untuk konteks masyarakat Jawa yang asli, Islamisasi budaya 

dan agama juga efektif dikembangkan melalui unsur-unsur Hindu, misalnya 

melalui sisa-sisa ritual Hindu-Budha yang masih berkembang di kalangan 

masyarakat kejawen ketika itu, misalnya tradisi selamatan orang meninggal 3-

7, 40, 100 hingga 1000 harinya.7 Melalui ritual selamatan8 itulah, elit muslim 

Jawa menganggapya sebagai sarana strategis dan efektif memasukkan unsur 

nilai-nilai Islam ke dalamnya. Membaca tahlil, tasbih, takbir, dan tahmid di 

sela-sela kegiatan selamatan merupakan bentuk riil pemanfaatan secara efektif 

untuk melakukan Islamisasi budaya maupun agama.   

 

2. BUDAYA MADURA 

Kebudayaan dalam suatu masyarakat merupakan sistem nilai tertentu 

yang dijadikan pedoman hidup oleh warga yang mendukung kebudayaan 

tersebut. Karena dijadikan kerangka acuan dalam bertindak dan bertingkah 

laku maka kebudayaan cenderung menjadi tradisi dalam suatu masyarakat. 

Tradisi adalah sesuatu yang sulit berubah, karena sudah menyatu dalam 

kehidupan masyarakat pendukungnya. Bahkan menurut Prof. Dr. Kasmiran 

Wuryo, tradisi masyarakat merupakan bentuk norma yang terbentuk dari 

bawah, sehingga sulit untuk diketahui sumber asalnya. Oleh karena itu, 

tampaknya tradisi sudah berbentuk sebagai norma yang dibakukan dalam 

kehidupan masyarakat.  

                                                             
7Ibid, 156 
8 Clifford Geertz, Agama Jawa Abangan, Hlm.4 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            282 
 

Agama yang terlihat sebagai pusat kebudayaan dan penyaji aspek 

kebudayaan yang tertinggi dan suci, menunjukkan mode kesadaran manusia 

yang menyangkut bentuk-bentuk simbolik sendiri. Sebagai sistem pengarahan, 

agama tersusun dalam unsur-unsur normatif yang membentuk jawaban pada 

berbagai tingkat pemikiran, perasaan, dan perbuatan dalam bentuk pola 

berpikir dengan kompleksitas hubungan manusia dalam masyarakat, termasuk 

lembaga-lembaga. Dalam suatu masyarakat yang warganya terdiri atas 

pemeluk agama, maka secara umum pranata keagamaan menjadi salah-satu 

pranata kebudayaan yang ada di masyarakat tersebut. Dalam konteks seperti 

ini terlihat hubungan antara tradisi kegamaan dengan kebudayaan masyarakat 

tersebut.  

Dengan demikian, hubungan antara tradisi kegamaan dengan 

kebudayaan terjalin sebagai hubungan timbal balik. Makin kuat tradisi 

keagamaan dalam suatu masyarakat akan makin terlihat peran akan makin 

dominan pengaruhnya dalam kebudayaan. Sebaliknya makin sekular suatu 

masyarakat, maka pengaruh tradisi keagamaan dalam kehidupan masyarakat 

akan kian memudar. Para ahli antropologi membagi kebudayaan dalam bentuk 

dan isi. Menurut bentuknya kebudayaan terdiri atas tiga, yaitu: 9 

1. Sistem Kebudayaan (cultural system). Sistem kebudayaan berwujud 

gagasan, pikiran, konsep, niali-nilai budaya, norma-norma, pandangan-

pandangan yang bentuknya abstrak serta berada dalam pikiran para 

pemangku kebudayaan yang bersangkutan. 

2. Sistem Sosial (social system). Sistem sosial yang berwujud aktivitas, 

tingkah laku berpola, perilaku, upacara-upacara serta ritus-ritus yang 

wujudnya lebih konkret. Sistem sosial adalah bentuk kebudayaan dalam 

wujud yang lebih konkret dan dapat diamati.  

3. Benda-benda budaya (material culture). Benda-benda budaya disebut juga 

sebagai kebudayaan fisik atau kebudayaan materiil. Benda budaya 

                                                             
9 Jalaluddin, Psikologi Agama: Memahami Perilaku Dengan Mengaplikasikan Prinsip-Prinsip 

Psikologi, (Jakarta: Rajawali Press, 2012), 226 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            283 
 

merupakan hasil tingkah laku dan karya pemangku kebudayaan yang 

bersangkutan.  

Selanjutnya, isi kebudayaan menurut Koentjaraningrat terdiri atas tujuh 

unsur, yaitu bahasa, sistem teknologi, sistem ekonomi, organisasi sosial, sistem 

pengetahuan, religi, dan kesenian. Dalam kaitannya dengan pembentukan 

tradisi keagamaan, secara konkret, pernyataan Koentjaraningrat tersebut dapat 

digambarkan melalui proses penyiaran agama, hingga terbentuk suatu 

komunitas keagamaan. Sebagai contoh, masuknya agama-agama ke Nusantara 

sejak abad keempat (Hindu Budha), ketujuh (Islam), dan ke 16 (Kristen). 

Meskipun keempat agama tersebut disiarkan ke Nusantara dalam kurun waktu 

yang berbeda, namun pengaruhnya terhadap perilaku masyarakat 

pendukungnya di Indonesia masih terlihat nyata. 10 

Madura memilikikekhususan-kultural yang tidak serupadengan 

etnografi komunitas etnik lain. Kekhususan kultural itu tampak antara lainpada 

ketaatan, ketundukan, dan kepasrahanmereka secara hierarkis kepada empat 

figurutama dalam berkehidupan, lebih-lebihdalam praksis keberagamaan. 

Keempatfigur itu adalah Buppa,’ Babbu, Guru, ban Rato (Ayah, Ibu, Guru, dan 

Pemimpin Pemerintahan). Kepada figur-figur utama itulah kepatuhan hierarkis 

orang-orangMadura menampakkan wujudnya dalampraksis kehidupan sosial 

budaya mereka.11 Kepatuhan atau ketaatan kepada Ayah dan Ibu (buppa’ ban 

Babbu’) sebagai orangtua kandung atau nasabiyah sudah jelas, tegas, dan diakui 

keniscayaannya. Secara kultural, ketaatan dan ketundukan seseorang kepada 

kedua orangtuanya adalah mutlak. Jika tidak, ucapan atau sebutan 

kedurhakanlah ditimpakan kepadanya oleh lingkungan sosiokultural 

masyarakatnya.  

Kepatuhan orang-orang Madurakepada figur guru berposisi pada 

levelhierarkisselanjutnya. Penggunaan danpenyebutan istilah guru menunjuk 

                                                             
10 Ibid, 227 
11 Taufiqurrahman, Identitas Budaya Madura, 

http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/karsa/article/view/143/134, Diakses pada 
tanggal 18 Mei 2019 jam 18.00 WIB. 

http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/karsa/article/view/143/134


Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            284 
 

dan menekankan pada pengertian Kiai pengasuh pondok pesantren atau 

sekurang kurangnya Ustadz pada “sekolah-sekolah” keagamaan. Peran dan 

fungsi guru lebih ditekankan pada konteks moralitas yang diperlihatkan 

dengan kehidupan eskatologis- terutama dalam aspek ketenteraman dan 

penyelamatan diri dari beban atau derita dialam kehidupan akhirat. Oleh 

karena itu, ketaatan orang-orang Madura kepada figur guru menjadi penanda 

khas budaya mereka yang mungkin tidak perlu diragukan lagi keabsahannya.  

Kepatuhan orang Madura kepada figur Rato (pemimpin pemerintahan) 

menempati posisi hierarkis keempat. Figur Rato dicapai oleh seseorang  dari 

manapun etnik asalnya bukan karena faktor genealogis melainkan karena 

keberhasilan prestasi dalam meraih status. Dalam realitasnya, tidak semua 

orang Madura diperkirakan mampu atau berkesempatan untuk mencapai 

posisi sebagai Rato, kecuali 3 atau 4 orang (sebagai Bupati di Madura) dalam 5 

hingga 10 tahun sekali. Oleh karena itu, kesempatan untuk menempati figur 

Rato pun dalam realitas praksisnya merupakan kondisi langka yang relatif sulit 

diraih oleh orang Madura. 

Dalam konteks itulah dapat dinyatakan bahwa sepanjang hidup orang-

orang Madura masih tetap dalam posisi yang senantiasa harus patuh. Deskripsi 

tentang kepatuhan orang-orang Madura kepada empat figur utama tersebut 

sesungguhnya dapat dirunut standar referensinya pada sisi religiusitas 

budayanya. Sebagai pulau yang berpenghuni mayoritas (+ 97-99%) muslim, 

Madura menampakkan ciri khas keberislamannya, khususnya dalam 

aktualisasi ketaatan kepada ajaran normatif agamanya. Kepatuhan kepada 

kedua orang tua merupakan tuntunan Rasulullah SAW walaupun urutan 

hierarkisnya seharusnya mendahulukan Ibu (babbu’) kemudian Ayah (Buppa’). 

Rasulullah menyebut ketaatan anak kepada Ibunya berlipat 3 dari pada 

Ayahnya. Selain itu juga dinyatakan bahwa keridhaan orangtua“menjadi 

dasar” keridhaan Tuhan.  

Dari sebagian banyak budaya Madura, ada tradisi Madura yang 

memang telah melegenda, diantaranya adalah: 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            285 
 

1. Kearifan Lokal Tradisi Corak  

Persoalan martabhad (harga diri) dan perasaan maloh (malu) dalam 

tradisi carok merupakan representasi relasi orang Madura dengan sesama. 

Kedua hal tersebut merupakan sebab inti dari semua kasus carok yang 

terjadi pada masyarakat Madura. Bahkan penulis berkeyakinan bahwa 

kedua aspek tersebut betul-betul menentukan terjadi tidaknya sebuah kasus 

carok. Hal itu mengindikasikan, bahwa aspek pelecehan martabhad dan 

perasaan maloh bagaikan dua sisi dari satu keping mata uang yang sama.  

Orang Madura akan merasa malu jika kehormatan diri dan keluarga 

mereka dilanggar orang lain. Dan rasa malu itu bagi orang Madura harus 

ditebus dengan membunuh orang yang membuat malu, ango’an pote tolang e 

tembeng pote mata (lebih baik putih tulang daripada putih mata), artinya 

lebih baik mati berkalang tanah daripada menanggung perasaan malu 

seumur hidup). Ungkapan ini lebih dari sekedar ekspresi emosional 

melainkan merupakan ekspresi kultural yang menekankan pada adanya 

aspek harmoni sosial-budaya, simbol-simbol spritual dan tradisi yang harus 

selalu dijaga keselarasan, keserasian, keseimbangan dan totalitasnya.12 

Hidup seakan-akan menjadi tidak bermakna ketika pelecehan 

martabhad dan perasaan maloh tidak segera dipulihkan. Rehabilitasi dalam 

bentuk penyelarasan, penyerasian dan penyeimbangan unsur sosial-

budaya, simbol spritual dan tradisi merupakan sau-satunya jawaban guna 

mengembalikan kesempurnaan hakiki dalm struktur ke-diri-annya. 

Ketidakberhasilan dalam mengatasi persoalan ini dipandang sebagai sebuah 

cacat yang akan terus merampas keutuhan struktur diri baik sebagai diri-

pribadi, maupun sebagai anggota keluarga dan masyarakat. Watak keras 

dan kaku orang Madura menunjukkan dominannya penjagaan harmonitas 

sosial budaya yang dimiliki, seperti nilai-nilai moralitas, simbol-simbol 

keagamaan dan tradisi yang tak boleh diusik dan diganggu. Hal ini juga 

                                                             
12Ainur Rahman Hidayat, Kearifan Lokal Madura  Dalam Interpretasi Filsafat Ilmu (Surabaya: 

Pena Salsabila, 2013), 235-236 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            286 
 

bisa dilihat dalam kehidupan mereka sehari-hari nilai-nilai sopan-santun, 

kejujuran, keadilan, serta pemeliharaan simbol-simbol keagamaan dan 

tradisi sangat dihormati.  

2. Kearifan Lokal Tradisi Rokat Tase’ 

Dalam upacara Rokat Tase’ tampak dengan jelas, bahwa manusia 

mengambil peranan yang sangat penting dalam menjaga keteraturan dan 

keselarasan alam. Hal ini karena manusia tidak hanya bagian dari alam, 

tetapi juga manusia hanya dapat menemukan dirinya sendiri dalam 

korelasinya dengan manusia yang lain. Begitu pula alam hanya dapat 

menemukan dirinya dalam korelasinya dengan manusia. Refleksi manusia 

atas dirinya sendiri secara konkrit dan menyeluruh merupakan pula refleksi 

atas alam. Begitu juga refleksi alam atas dirinya sendiri secara konkrit dan 

menyeluruh merupakan refleksi juga atas manusia. 

Hubungan mikrokosmos dan makrokosmos yang seimbang, selaras 

dan serasi (harmonis) dapat tercapai jika manusia mampu mengontrol 

unsur alam yang terdapat dalam dirinya yang berwujud empat nafsu, yaitu 

pertama, nafsu lawwamah berasal dari anasir tanah dan bertempat dalam 

daging. Nafsu ini sifatnya curang dan angkara tetapi jika nafsu ini dapat 

ditundukkan, maka nafsu ini dapat menjadi dasar keteguhan. Kedua, nafsu 

ammarah menjadi alat dari nafsu lain untuk mencapai tujuannya. Ketiga, 

nafsu suwiyah berasal dari anasir air. Nafsu ini secara rohaniah ialah 

kemanusiaan. Nafsu ini selalu menimbulkan keinginan. Keempat, nafsu 

mutmainnah berasal dari unsur hawa dan bertempat di dalam nafas. Nafsu 

mutmainnah mempunyai sifat terang. Nafsu ini berhubungan dengan 

prikemanusiaan, sosial dan kasih sayang kepada sesama. 

Dengan sikap itu manusia mencapai suatu keadaan psikis yang 

disebut “salamet”, yaitu ketenangan batin, ketentraman dan rasa aman. 

Denngan demikian keselarasan dalam alam luar sesuai dengan keadaan 

“salamet” dalam batin manusia. Dalam rangka refleksi diri itulah 

masyarakat Madura menyelenggarakan upacara rokat tase’, sehingga 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            287 
 

diharapkan dapat membawa pada sikap batin yag sempurna. Manusia 

sebagai mikrokosmos denga sikap batin yang sempurna merupakan syarat 

agar perkembangan makrokosmos dapat berlangsung baik. Keselarasan 

dalam konteks tradisi rokat tase’ mempunyai pengertian sebagai 

keteraturan dan keselamatan alam semesta. Upacara rokat tase’ selalu 

diselenggarakan sesuai dengan kepercayaan masyarakat Madura, karena 

apabila ditiadakan berarti telah melanggar prinsip harmoni sehingga akan 

menyebabkan kekacauan. Sesuai dengan pandangan hidup masyarakat 

Madura hidup ini selalu berhubungan dengan alam, dan hidup manusia 

merupakan pengalaman religius.13 

3. Kearifan Lokal Tradisi Samman Sebagai Locus Keilmuan  

Tradisi ritual samman dalam masyarakat Madura merupakan sebah 

ritual yang bercorak religius dengan unsur utama berupa bacaan-bacaan 

dzikir (pujian suci terhadap Allah SWT). Selain itu juga tradisi ritual 

samman terbalut syair dan tarian mistik  yang dilakukan dalam waktu dan 

termpat tertentu dengan harapan diberi keselamatan dan terhindar dari 

bencana apapun.  Tradisi ritual samman sebagian besar didominasi bentuk-

bentuk simbol yang menggambarkan pandangan hidup masyarakat 

Madura terhadap sifat-sifat Allah swt dan hubungan manusia dengan Allah 

swt. Masyarakat Madura mempunyai keyakinan supaya hidupnya berjalan 

dengan baik dan tentram, maka dalam suatu komunitas tertentu perlu 

diadakan upacara ritual samman. Tradisi ritual samman seakan sudah 

melekat dalam setiap diri orang Madura supaya terhindar dari wabah dan 

bencana apapun yang menimpanya, sehingga keselamatan, kesejahteraan 

dan kebahagiaan dapat menjadi kenyataan.  

Makna religius tradisi samman yang berkaitan dengan ketauhidan 

(kesaan Allah swt) atau sebagai penyatuan diri dengan Allah SWT. itu bisa 

tergambar dalam dzikir yag di baca sepanjang ritual samman berlangsung. 

Dzikir yang sering dibaca  dalam tradisi ritual samman, yaitu berupa bacaan 

                                                             
13Ibid, 252-253 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            288 
 

laa ilaha ha illallah (tiada Tuhan selain Allah), Allah Allah, Allah Hasbullah 

(Allah yang telah memberikan kecukupan pada kami), Allah Hayyun (Allah 

Maha Hidup). Dzikir (pujian-pujian suci) tersebut menunjukkan adanya 

pengakuan dan penghayatan yang mendalam mengenai keesaan Allah swt 

dengan menyebut dan mengingat asma dan sifat-sifatnya yang Maha 

pencipta, Maha Kuasa, Maha Hidup, Maha Pengasih, dan Maha Adil. Selain 

itu juga terdapat simbol-simbol huruf Allah swt dan Muhammad saw yang 

mendominasi sepanjang tradisi ritual samman berlangsung, misalnya 

bagian tarian mistik pada posisi berdiri tegak lurus. Posisi demikian 

merupakan simbol huruf Alif. Huruf Alif tersebut mempunyai arti Allah 

dalam tulisan huruf arab. Huruf Alif sebagai huruf yang pertama kali 

disebut dalam susunan abjad huruf arab yang berbentuk lurus dengan garis 

vertikal seperti angka satu. Begitu pula dengan tulisan Muhammad saw 

yang disimbolkan dengan posisi duduk dengan kaki sebelah kanan 

diangkat seperti posisi tasyahud awal atau akhir dalam shalat.  

Simbol huruf Allah swt dan Muhammad saw juga bisa dimaknai dari 

empat tepukan ketika membaca kalimat Laa ilaa ha illa Allah dalam ritual 

samman. Para anggota samman memahami empat tepukan tersebut sebagai 

hal yang memiliki makna tertentu. Apabila empat tepukan tersebut 

dihubungan dengan asma Allah swt, maka huruf Allah swt itu terdiri dari 

empat huruf, yaitu pertama, Alif yang mempunyai makna syariat. Kedua, 

huruf lam mempunyai makan tarekat. Ketiga, huruf lam berikutnya yang 

mempunyai makna hakikat dan keempat adalah huruf ha (he) mempunyai 

makna makrifat.14 

Demikian juga simbol pusat lingkaran ketika acara ritual samman 

berlangsung merupakan pusat gerakan berputar yang dilakukan oleh para 

anggota samman. Gerakan berputar tersebut mempunyai makna sebagai 

simbol perputaran alam semesta dengan segala bintang-bintang dan 

galaksinya yang terus berputar. Perputaran alam semesta ini berasal dari 

                                                             
14Ibid, 263-265 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            289 
 

titik pusat orbit sang pencipta. Sang penciptalah yang menggerakkan 

perputaran alam semesta tersebut. Perputaran dalam ritual samman juga 

diibaratkan seperti perputaran orang-orang Islam  pada saat melakukan 

thawaf pada ibadah Haji dengan berputar mengelilingi Ka’bah (Baitullah). 

Hal itu menunjukkan pesan spritual, bahwa manusia pun harus berputar 

bergerak mendekati satu titik pusat yang telah menggerakkan semua yang 

ada. 

 

3. ISLAM NUSANTARA DARI SUDUT KEARIFAN BUDAYA MADURA 

Pada tahap permulaan sekali, ketika agama-agama tersebut datang 

ke wilayah Nusantara, para pemimpin agama tersebut menyampaikan 

ajaran-ajaran agama masing-masing kepada penduduk setempat. Ajaran 

tersebut berupa konsep tentang ketuhanan, nilai-nilai maupun norma-

norma yang perlu diketahui oleh masyarakat pemeluk agama itu masing-

masing, sebagai gagasan pertama yang oleh antropolog disebut cultural 

system. Selanjutnya, pada tahap kedua masyarakat diarahkan kepada 

bagaimana melaksnakan ajaran agama masing-masing. Pengetahuan agama 

yang telah dimiliki oleh masyarakat penganutnya diharapkan dapat 

dilakonkan, baik dalam upacara-upacara yang resmi seperti peribadatan, 

maupun dalam pola tingkah laku keseharian. Lakon agama ini ditekankan 

pada penguasaan sikap dan tingkah laku (afektif). Pada tahap ini terlihat 

bahwa ajaran gama sudah mencapai tingkat yang dalam pendekatan 

antropologi disebut social system. 

Di tahap berikutnya, terciptalah benda-benda kegamaan, baik dalam 

bentuk bangunan maupun karya-karya para penganut agama itu masing-

masing. Pada tahap ini, untuk kepentingan melaksanakan aktivitas 

kegamaan, maka dibangun rumah-rumah ibadah dengan segala 

kelengkapannya. Selanjutnya, untuk membakukan ajaran-ajaran agama di 

masyarakat ditulis dan dibukukan ajaran-ajaran agama tersebut. Tahap ini 

merupakan tahap akhir dari pemantapan ajaran agama dalam suatu 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            290 
 

masyarakat. Dan pada tahap ini dalam pandangan para antropolog, sudah 

terwujud suatu bentuk kebudayaan fisik (material culture) suatu agama.15 

Bagaimana pengaruh tradisi kegamaan terhadap sikap keagamaan ini 

dapat dilihat dari contoh yang paling sederhana. Seorang, Muslim yang 

dibesarkan di lingkungan keluarga yang taat akan menunjukkan sikap yang 

menolak ketika diajak masuk Kelenteng, Pure atau Gereja. Sebaliknya hatinya 

akan tentram saat kakinya menjejakkan kakinya di masjid. Demikian pula 

seorang penganut agama Katolik, Budha ataupun Hindu akan mengalami hal 

ynag serupa, jika masing-masing diajak masuk ke ruamah ibadah agama lain 

yang bukan agama yang dianautnya. Meskipun yang menjadi arsitek masjid 

Istiqlal adalah seorang Katolik bernama Fredrik Silaban, namun pemeluk 

agama Katolik lainnya akan mengalami suatu kondisi yang berbeda saat masuk 

ke Istiqlal dibandingkan saat masuk Katedral.    

 Dialektika agama dan budaya di mata masyarakat muslim secara umum 

banyak melahirkan penilaian subjektif-pejoratif. Sebagian bersemangat untuk 

menseterilkan agama dari kemungkinan alkuturasi budaya setempat, 

sementara yang lain sibuk membangun pola dialektika antar keduanya. 

Keadaan demikian berjalan secara periodik, dari masa ke masa. Terlepas 

bagaimana keyakinan masing-masing pemahaman, yang jela potret 

keberagaman yang terjadi semakin menunjukkan suburnya pola alkuturasi, 

bahkan sinkretisasi lintas agama. Indikasi terjadinya proses dialektika antara 

agama dan budaya itu, dalam Islam terlihat pada fenomena perubahan pola 

pemahaman keagamaan dan perilaku keberagaman dari tradisi Islam murni 

(hight tradition) misalnya, melahirkan berbagai corak Islam lokal, antara lain 

Islam Sunni, Islam Shi’i.  

Islam Madura merupakan salah satu varian Islam kultural yang ada di 

Indonesia setelah terjadinya dialektika antara Islam dengan budaya Madura. 

Proses dialektika tersebut pada gilirannya menghasilkan Islam Madura yang 

unik, khas, dan esoterik, dengan ragamnya tradisi-tradisi Madura yang sudah 

                                                             
15Jalaluddin, Psikologi Agama, 228 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            291 
 

disisipi nilai-nilai Islam. Pada perkembangan selanjutnya, Islam dan tradisi 

Madura menjadi satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan meski masih dapat 

dibedakan satu sama lain. Tradisi Madura yang Islami tersebut terpelihara 

kelestariannya hingga kini. Namun bukan berarti tanpa perubahan sama sekali. 

Di berbagai sisi, terdapat beberapa perubahan yang menunjukkan adanya 

dinamisasi Islam kultural yang tumbuh dan berkembang di Madura. Sebab, 

pada dasarnya perubahan memang suatu hal yang niscaya. Hal ini dapat 

dipahami lantaran tak ada yang stagnan di dunia ini. Perubahan senantiasa 

terjadi hampir dalam semua ruang kehidupan manusia, baik menyangkut 

persoalan politik, sosial, budaya, maupun ekonomi.  

Dialog kreatif antara Islam dan budaya lokal tidaklah berarti 

”mengorbankan” Islam, dan menempatkan Islam kultural, sebagai hasil dari 

dialog tersebut, sebagai jenis Islam yang ”rendahan” dan tidak bersesuaian 

dengan Islam yang ”murni”, yang ada dan berkembang di Jazirah Arab tapi 

Islam kultural harus dilihat sebagai sebentuk varian Islam yang sudah 

berdialektika dengan realitas di mana Islam berada dan berkembang. Menjadi 

Islam, tidak harus menjadi Arab. Islam memang lahir di Arab tetapi tidak 

hanya untuk bangsa Arab.  

Kata-kata arif dalam sastramemiliki tujuan membina akhlak/ budi 

pekerti. Kata-kata arif dalam sastra juga terdapat dalam genre Sastra 

Maduralama, yang sering disebut bidal. Bidal biasanya menggunakan kalimat-

kalimat singkat yang mengandung pengertian sindiran dan kiasan serta 

mengandung metrum dan irama tertentu. Pada umumnya, bidal bersumber 

dari kalangan Bhuppa’- Bhâbhu’- Ghuru-Rato, bahkan bisa bersumber dari kitab 

suci seperti Al Qur’an. Ia dapat juga berbentuk peribahasa, pepatah dan kata-

kata bijak seperti saloka. 

Peribahasa berarti kiasan dengan kalimat pendek dan bersifat umum, 

atau ada bagian kalimatnya yang mengandung unsur kiasan seperti: songosong 

lombhung, yang memiliki makna atau kiasan bagi banyak orang yang 

melakukan satu pekerjaan (gotong royong). Tiga istilah seperti tersebut atau 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            292 
 

sebagaimana jhuko’ bujâ cabbhi kemungkinan tidak ditemukan di luar Madura. 

Pepatah ialah kalimat pendek yang digunakan untuk mematahkan atau 

meredam, ucapan orang lain, seperti: Tadhâ’ kerbhuy berrâ’ ka tandhu’. Pepatah 

ini untuk mematahkan pendapat orang lain yang mengatakan bahwa betapa 

repotnya bila memiliki anak banyak. Pepatah tersebut mematahkan ucapan 

tersebut bahwa sama sekali tidak ada kerbau yang merasa berat akan 

tanduknya karena tanduknya yang besar dan panjang. Kata-kata arif, dan bijak 

juga sering terdapat dalam puisi lama yang didalamnya mengandung unsur 

saloka.Saloka dalam sastra Madura merupakan sastra serapan dari luar, yaitu 

dari sastra Melayu.16 

Islam masuk dan berkembang di Madura, sebagaimana juga di Jawa 

melalui transformasi kultural yang dilakukan oleh para penyebar Islam. 

Dengan demikian, Islam yang ada dan berkembang di Madura adalah Islam 

kultural, yang berbasis pada tradisi masyarakat. Tradisi-tradisi tersebut tetap 

lestari hingga kini. Hal ini memungkikan lantaran pola keberagamaan yang 

dianut oleh masyarakat Madura berbasiskan pada nilai-nilai tradisi, yang 

dalam hal ini dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama. NU, bagi masyarakat 

Madura tidak hanya dipandang sebagai organisasi sosial keagamaan, tapi 

sebagai paham keagamaan itu sendiri. Bahkan, ada di antara mereka yang 

ketika ditanya tentang agama mereka, kemudian menjawab NU. Mereka tidak 

menjawab Islam lantaran dalam pemahaman sederhana mereka NU adalah 

Islam, dan Islam adalah NU. Fanatisme ke-NU-an masyarakat Madura 

membawa efek ganda dalam pola keberagamaan mereka. Satu sisi, Islam 

kultural dapat terpelihara dengan baik dan bahkan terlembagakan sebagai 

bagian integral tradisi-tradisi NU. Namun di lain sisi, pada umumnya mereka 

ekslusif terhadap paham dan ajaran Islam selain NU.  

                                                             
16 A. Sulaiman Sadik, Kearifan Lokal Dalam Sastra Madura Dan Aplikasinya Dalam Kehidupan 

Sehari-Hari, 

http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/okara/article/download/503/486, Diakses 
pada tanggal 18 Mei 2019 jam 18.11 WIB. 

http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/okara/article/download/503/486


Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            293 
 

Dalam melanggengkan tradisi, kiai juga peran signifikan, baik melalui 

NU sebagai organisasi, maupun melalui pesantrennya. Dalam organisasi NU, 

kiai memelihara berbagai tradisi Islami tersebut melalui kompolan-kompolan 

yang melibatkan masyarakat awam, maupun dalam upacara yang sifatnya 

kemasyarakatan. Melalui pesantren, kiai juga berperan dalam mewariskan dan 

mengajarkan tradisi-tradisi Islam tersebut kepada para santrinya melalui 

pembiasaan yang dilakukan secara terus menerus setiap hari.17 Hal ini 

dilakukan agar para santri dapat menggantikan gurunya dalam menjaga dan 

melestarikan tradisi tersebut agar tidak serta merta hilang dan dihapuskan oleh 

berbagai gerakan Islam puritan yang anti-tradisi lokal. 

Dari sekian banyak tradisi lokal yang kini sudah mulai tergerus – atau 

bahkan sirna adalah tradisi membangun model rumah ala Madura, seperti roma 

bangsal, roma pegun dan roma pacenan, tradisi taneyan lanjang dan penggunaan 

aksara anacaraka, atau yang lebih dikenal dengan sebutan carakan Madura. 

Sementara itu, terdapat beberapa tradisi yang masih tetap eksis, kendati mulai 

mengalami pergeseran -atau bahkan degradasi- makna, seperti tradisi kerrapan 

sape dan Carok. Di samping itu, terdapat beberapa tradisi yang masih melekat 

kuat pada sebagian besar masyarakat Madura, yakni tradisi hormat 

menghormati yang tercermin dalam ungkapan Bhuppa’ Bhabhu’ Ghuru Rato dan 

tradisi manjag [saronen]. 

Dalam tradisi bangunan rumah, tipe roma bangsal biasanya dimiliki oleh 

kalangan priyayi Madura, seperti klebun [kepala desa]. Sementara, tipe roma 

pegun mencerminkan bahwa empunya adalah kalangan menengah dari segi 

ekonomi dan tipe roma pacenan adalah rumah kalangan orang kebanyakan. 

Dengan melihat model arsitektur dan struktur ornamental rumah orang-orang 

Madura tempo dulu, tampak jelas adanya perbedaan kelas sosial dalam 

masyarakat Madura. 

                                                             
17 Ahmad Mulyadi,  Memaknai Praktik Tradisi Ritual Masyarakat Muslim Sumenep, 

https://ejournal.undip.ac.id/index/php/endogami/article/download/19228/13409, 
Didownload pada tanggal 18 Mei 2019 jam 18.50 WIB. 

https://ejournal.undip.ac.id/index/php/endogami/article/download/19228/13409


Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            294 
 

Yang juga mulai Menghilang ialah penggunaan huruf anacaraka (carakan 

madhura) pada masyarakat Madura. Meskipun diajarkan kepada siswa, bahasa 

Madura tidaklah diajarkan dengan menggunakan aksara aslinya, akan tetapi 

menggunakan huruf latin, dengan jumlah jam pelajaran yang terbatas. Karena 

itu, kini terkesan bahwa masyarakat Madura tidak lagi memiliki keterkaitan 

emosional dengan aksara anacaraka (carakan madhura). Mereka tidak lagi tertarik 

untuk memelihara dan apalagi mengembangkannya, sehingga eksistensinya 

menjadi hilang di tengah hegemoni kuat penggunaan bahasa Indonesia sebagai 

bahasa Nasional. 

Di samping itu, terdapat tradisi yang hingga kini dipelihara erat oleh 

orang Madura, yakni tradisi ngormat Bhuppa’, Bhabhu’, Ghuru Rato. Sesukses 

bagaimanapun, orang Madura mesti tetap memelihara penghormatan terhadap 

figur figur utama tersebut. Bahkan, dari silsilah pangkal tolak keberagamaan 

orang-orang Madura, Huub de Jonge memberi label orang Madura sebagai 

komunitas yang sedemikian patuh dalam menjalankan ajaran Islam, sehingga 

ia menegaskan bahwa Madura dapat dikatakan identik dengan agama Islam.18 

Pada sisi lain, orang Madura juga masih memelihara tradisi kesenian 

Saronèn dengan diiringi tarian erotis perempuan [tandha’] yang dilengkapi 

dengan aktivitas napel (Memberikan uang kepada penari atau penyanyi). 

Biasanya, aktivitas saronèn ini dijadikan sebagai pesta rakyat, karena 

keberhasilan panen lahan pertanian atau ketika sedang melaksanakan pesta 

perkawinan. Untuk undangan pesta perkawinan misalnya, orang Madura 

tradisional punya cara khas dalam mengundang koleganya. Undangan tidak 

disampaikan melalui selembar kertas undangan, tetapi disampaikan dengan 

menggunakan satu bungkus rokok, biasanya kini menggunakan medium rokok 

Gudang Garam Merah isi 12 batang, atau satu pakrokok Gudang Garam Surya. 

Yang mendapatkan undangan dengan cara demikian, pantang untuk tidak 

hadir padaacara pesta perkawinan [rèmoh] yang biasanya dilengkapi dengan 

                                                             
18 Edi Susanto, Revitalisasi Nilai Luhur Tradisi Lokal Madura, 

https://www.researchgate.net/publication/277185467_REVITALISASI_NILAI_LUHUR_TRA
DISI_LOKAL_MADURA. Diakses pada tanggal 18 Mei 2019 jam 19.00 WIB. 

https://www.researchgate.net/publication/277185467_REVITALISASI_NILAI_LUHUR_TRADISI_LOKAL_MADURA
https://www.researchgate.net/publication/277185467_REVITALISASI_NILAI_LUHUR_TRADISI_LOKAL_MADURA


Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            295 
 

kesenian saronèn dan tandha’, di mana aktivitas napel merupakan unsur yang 

tidak bisa dipisahkan [inhern] dengan aktivitas tersebut.19 

 

C. PENUTUP 

Islam tersebar di Indonesia atau Nusantara didukung oleh beberapa 

faktor yaitu ajaran Islam yang menekankan prinsip ketauhidan dalam sistem 

ketuhanannya, fleksibilitas (daya lentur) ajaran Islam, dan sifat-sifat Islam yang 

demikian, pada gilirannya dipandang oleh masyarakat Indonesia sebagai 

institusi yang amat dominan dalam melawan kolonialisme bangsa Eropa. Islam 

di Nusantara identik dengan identitas agama mayoritas penduduk Indonesia 

yaitu agama Islam. 

Madura memiliki kekhususan-kultural antara lain pada ketaatan, 

ketundukan, dan kepasrahan mereka secara hierarkis kepada empat figur 

utama Buppa,’ Babbu, Guru, ban Rato (Ayah, Ibu, Guru, dan Pemimpin 

Pemerintahan) dalam berkehidupan, lebih-lebih dalam praksis keberagamaan. 

Dari sebagian banyak budaya Madura, ada tradisi Madura yang memang telah 

melegenda, diantaranya adalah Kearifan Lokal Tradisi Corak, Kearifan Lokal 

Tradisi Rokat Tase’, Kearifan Lokal Tradisi Samman. 

 Islam Madura merupakan salah satu varian Islam kultural yang ada di 

Indonesia setelah terjadinya dialektika antara Islam dengan budaya Madura. 

Proses dialektika tersebut pada gilirannya menghasilkan Islam Madura yang 

unik, khas, dan esoterik, dengan ragamnya tradisi-tradisi Madura yang sudah 

disisipi nilai-nilai Islam. Pada perkembangan selanjutnya, Islam dan tradisi 

Madura menjadi satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan meski masih dapat 

dibedakan satu sama lain. Tradisi Madura yang Islami tersebut terpelihara 

kelestariannya hingga kini. 

 

 

 

                                                             
19Ibid, Article Edi Susanto. 



Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            296 
 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Geertz, Clifford.  Agama Jawa Abangan, Santri, priyayi dalam kebudayaan Jawa. Depok: 

Komunitas bamboo. 2013. 

Hidayat, Ainur Rahman. Kearifan Lokal Madura  Dalam Interpretasi Filsafat Ilmu. 

Surabaya: Pena Salsabila. 2013. 

Huda, Nor. Islam Nusantara: Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia. 

Jogjakarta:  Ar-Ruzz Media. 2014. 

Husda, Husaini. Islamisasi Nusantara: Analisis Terhadap Discursus Para Sejarawan. 

https://jurnal.ar-

raniry.ac.id/index.php/adabiya/article/download/1202/89. 

Jalaluddin. Psikologi Agama: Memahami Perilaku Dengan Mengaplikasikan Prinsip-

Prinsip Psikologi. Jakarta: Rajawali Press. 2012. 

Musa, Ali Masykur. Membumikan Islam Nusantara. Jakarta: Serambi Ilmu 

Semesta. 2014. 

Mulyadi, Ahmad. Memaknai Praktik Tradisi Ritual Masyarakat Muslim Sumenep. 

https://ejournal.undip.ac.id/index/php/endogami/article/downlo

ad/19228/13409.  

Roibin.Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer. Malang: UIN Malang 

Press. 2009. 

Sadik, A. Sulaiman. Kearifan Lokal Dalam Sastra Madura Dan Aplikasinya Dalam 

Kehidupan Sehari-Hari. 

http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/okara/article/do

wnload/503/486.  

Susanto, Edi. Revitalisasi Nilai Luhur Tradisi Lokal Madura. 

https://www.researchgate.net/publication/277185467_REVITALIS

ASI_NILAI_LUHUR_TRADISI_LOKAL_MADURA. 

https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/adabiya/article/download/1202/89
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/adabiya/article/download/1202/89
https://ejournal.undip.ac.id/index/php/endogami/article/download/19228/13409
https://ejournal.undip.ac.id/index/php/endogami/article/download/19228/13409
http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/okara/article/download/503/486
http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/okara/article/download/503/486
https://www.researchgate.net/publication/277185467_REVITALISASI_NILAI_LUHUR_TRADISI_LOKAL_MADURA
https://www.researchgate.net/publication/277185467_REVITALISASI_NILAI_LUHUR_TRADISI_LOKAL_MADURA


Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura 

 Al-Irfan Volume 2, Nomor 2, September 2019                            297 
 

Taufiqurrahman.Identitas Budaya 

Madura.http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/karsa/arti

cle/view/143/134.  

 

http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/karsa/article/view/143/134
http://ejournal.stainpamekasan.ac.id/index.php/karsa/article/view/143/134

